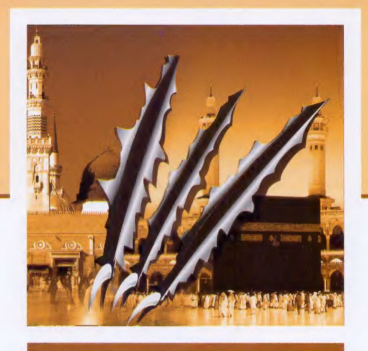


## بروتوكولات آيات قُمِّ حول الحرمين المقدَّسين

أ.د. ناصر بن عبد الله القفاري





#### بروتوكولات آيات قُمِّ حول الحرمين المقدَّسين

يتضمن هذا الكتاب وثائق خطيرة لعلها تنشر لأول مرة، وهي تتضمن مخططات وبرتوكولات آيات قُمِّ حول الحرمين الطَّاهرين، وهي منقولة من مصادرهم المعتمدة التي يسمونها (صحاح الإمامية) وما في منزلتها، وهي عمدة لديهم في التلقي كما نَصَّ على ذلك دستورهم في مادته الثانية، وكما يقرره مراجعهم.

ولقد بليتُ بقراءتها أعوامًا متتاليات، فرأيت وعرفت ما لم يعلمه كثير من الناس، وها أنا ذا أُشرك القارئ في قراءة بعض هذه النصوص؛ ليتعرف من خلالها على المخططات والأهداف، بدون تقليل أو تهويل.

وإذا كانت بروتوكولات حكماء صهيون قد كُشفت بواسطة امرأة فرنسية \_ كما هو معلوم من قصتها \_ فإنَّ كشف مخططات الروافض لم يكن له ذات السبب أو ما يشابهه، بل إنَّ الذي كشفها رجال الطائفة نفسها؛ لأنهم \_ كما تقول أخبارهم \_ «مبتلُون بالتَّزُق وقله الكتمان»، لكنَّهم أذاعوا ونشروها، وفضحتهم مطابعهم، وقد يكون هذا من نعم الله على المسلمين؛ ليعرفوا الحقيقة التي حجبتها غيومٌ من التقيَّة، وسُحُبٌ من الكتمان مددًا طويلة.

ووسائل الرافضة لتنفيذ مخطّطاتهم متنوعة، حتى قال عنها الخبير بمذهبهم والعارف بحالهم عبد العزيز شاه ولي الله الدهلوي بأنّها «كثيرةٌ جدًّا، لا تدري اليهود بعشرها».



بروتوكولات آيات قُمُّ حول الحرمَين المقدَّسين بروتوكولات آيات قُمُّ حول الحرمَين المقدَّسين أ.د. ناصر بن عبد الله القفاري

مركز التأصيل للدراسات والبحوث جميع الحقوق محفوظة

> الطبعة الأولى ١٤٣٧هـ/٢٠١٦م

تصميم الغلاف؛ مركز التأصيل

الحجم: ١٧ × ٢٤ سم

التجليد، غلاف

All rights reserved. No part of this book may be reproduced. Or transmitted in any form or by any means. Electronic or mechanical. Including photocopyings. Recordings or by any information storage retrieval system. Without the prior permission in writing of the publisher.

جميع الحقوق محفوظة للمركز. لا يسمع بإعادة إصدار هذا الكتاب، أو جزء منه، أو نقله بأي شكل أو واسطة من وسائط نقل المملومات، سواء أكانت إلكترونية أو ميكانيكية بما في ذلك النسخ أو التسجيل أو التخزين والاسترجاع دون إذن خطى مسبق من:

مركز التأصيل للدراسات والبحوث

المملكة العربية السعودية، جدة، طريق الحرمين (الخط السريع)، بجوار جسر التحلية.

هاتف: مهرهم۲۲ ۲۱۰ ۲۲۹ + ناسوخ: ۲۲۸۸۲۳۰ ۲۰۱ ۲۲۹ +

ص ب: ١٨٧١٨ جدة ٢١٤٢٥ المملكة العربية السعودية

الموقع الإلكتروني: www.taseel.com بريد إلكتروني: info@taseel.com

رأي المؤلف لا يعبر بالضرورة عن رأي المركز

# بروتوكولات آيات قُمِّ حول الحرمين المقدَّسين

أ. د. ناصر بن عبد الله القفاري



#### مقدمة

الحمد لله علّام الغيوب، الذي يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور. وبعد:

فهذه وثائق خطيرة لعلها تنشر لأول مرة، وهي تتضمن مخططات وبرتوكولات (١) آيات قُمِّ (٢) حول الحرمين الطَّاهرين.

وما كان لنا أن نتنبأ بغيب مستور، أو ندَّعي العلم بسرِّ مكنون، ولكنَّا اطَّلعنا على بروتوكولات محجوبة عن عموم الناس؛ لندرة الطباعة واختفائها بين آلاف الصفحات، بحيث يستدعي البحث عنها سنوات.

ولقد بليت بقراءتها أعوامًا متتاليات، فرأيت وعرفت ما لم يعلمه كثير من الناس، وها أنا ذا أشرك القارئ في قراءة بعض هذه النصوص النادرة والمحجوبة؛ ليتعرف من خلالها على النوايا والأهداف، بدون تقليل أو تهويل، بعيدًا عن مزايدات الساسة، ومبالغات رجالات الإعلام.

<sup>(</sup>۱) البروتوكولات: هي عبارة عن محاضر جلسات أو قرارات مؤتمر سياسي. ينظر «المعجم العربي الأساسي» (ص101).

<sup>(</sup>٢) قُمَّ: بالضم وتشديد الميم، من كور الجبل بينها وبين همذان خمس مراحل، وقال ابن الأثير: مدينة بين أصبهان وساوة، وأكثر أهلها شيعة، بناها الحجاج سنة ثلاث وثمانين، وقد نسب إليها خلق كثير من العلماء والمحدثين. «تاج العروس» (٣٣/ ٤٠٤). والمقصود أنها الآن مدينة شيعية معروفة في إيران.

وأكتب هذه الكلمات نصيحة لأمة الإسلام، وكشفًا لمناورات الباطنيّين، وفضحًا لمخططاتهم، ولا أكتبها \_ يعلم الله \_ إرضاءً لزعيم، أو تزلفًا لفئة، أو مجاملة لوضع قائم.

وإذا كان التوقف عن عبادة من العبادات خوف الرياء لا يجوز، فمن باب أولى لا يجوز السكوت فإن السكوت عن قول كلمة الحق خوف أن يقال بأنها إنما تجري مع ركب السلاطين في بلدٍ ما؛ هو سكوت عن كلمة الحق، والساكت عن الحق شيطان أخرس.

وإذا كانت بروتوكولات حكماء صهيون قد كُشِفت بواسطة امرأة فرنسية \_ كما هو معلوم من قصتها \_ فإن كشف مخططات الروافض لم يكن له ذات السبب أو ما يشابهه، بل إنَّ الذي كشفه رجال الطائفة نفسها؛ لأنهم كما تقول أخبارهم: مبتلون بالنَّزَق وقلة الكتمان (١).

هذا على الرغم من أن نصوصهم تقول لهم: «إنَّكم على دين من كتمه أعزه الله، ومن أذاعه أذله الله» (٢). «اتقوا الله في دينكم فاحجبوه بالتَّقِيَّة؛ فإنه لا إيمان لمن لا تَقِيَّة له» (٣). «إن تسعة أعشار الدِّين في التَّقِيَّة، ولا دين لمن لا تَقيَّة له» (٤).

لكنَّهم خالفوا هذه الوصايا وأذاعوا، وقد يكون هذا من نعم الله على المسلمين؛ ليعرفوا الحقيقة التي حجبتها غيومٌ من التَّقِيَّة، وسحبٌ من الكتمان مددًا طويلة.

 <sup>(</sup>١) اأصول الكافى، (١/ ٤٠١).

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق (۲/ ۲۲۲).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٢١٨/٢).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٢/ ٢١٨).

ووسائل الرافضة لتنفيذ مخطَّطاتهم متنوعة، حتى قال عنها الخبير بمذهبهم والعارف بحالهم عبد العزيز شاه ولي الله الدهلوي بأنها: «كثيرة جدًّا، لا تدري اليهود بعشرها»(١).

ولكن سأخصص هذه الدراسة لبروتوكولاتهم حول الحرمين؛ لتزايد فتنتهم، واستعلان شرهم حول الديار المقدسة في هذه الأيام، على أني سأحاول \_ إن شاء الله \_ أن أقوم بدراسة شاملة وعرض عامٍّ للخطط والبروتوكولات عندهم في مبحث لاحق.

كما أن هذه الدراسة لا تعني الاستيعاب الكامل لكل خططهم حول الحرمين، ولكنها عرض لأهم الخطط وأخطرها، مما هو جديد على الناس.

وما أعرضه هنا مأخوذ من وثائقهم ومصادرهم المعتمدة عندهم باعترافهم؛ فهذه النصوص إما مأخوذة من كتبهم الأربعة، التي هي عمدة المذهب وعليها المعول، وهي: «الكافي»، و«التهذيب»، و«الاستبصار»، و«من لا يحضره الفقيه».

قال شيخهم المعاصر محمد صادق الصدر: «إن الشيعة مجمعة على اعتبار الكتب الأربعة، وقائلة بصحة كل ما فيها من روايات»(٢).

أو كتبهم الأربعة المتأخرة، وهي: «الوافي»، و«بحار الأنوار»، و «الوسائل»، و «مستدرك الوسائل».

قال عالمهم المعاصر محمد صالح الحائري: «وأما صحاح الإمامية فهي ثمانية؛ أربعة منها للمحمدين الثلاثة الأوائل، وثلاثة بعدهما للمحمدين الثلاثة

<sup>(</sup>١) دمختصر التحفة، (ص٢٥).

<sup>(</sup>٢) «الشيعة» (ص١٢٧).

الأواخر، وثامنها لحسين المعاصر النوري»(١).

فهم يعدُّون هذه الثمانية صحاحهم المعتمدة، أو ما هو في منزلة الكتب الأربعة المتقدمة؛ حيث إن لهم كتبًا كثيرة جدًّا، قالوا: إنها لا تقل عن الكتب الأربعة المتقدمة في الاعتماد والاعتبار، كما بيَّن ذلك المجلسي في «بحاره» (٢)، وكما ترى ذلك أيضًا في مقدمات تلك الكتب بأقلام شيوخهم المعاصرين.

والخلاصة: أنني لم أنقل إلّا ما يعتمدونه من كتبهم؛ فالمسلم مأمور بالتزام العدل حتى مع طوائف الكفر، وإن وجد في نفسه ما وجد، قال تعالى: ﴿وَلَا يَجْرِمَنَكُمُ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلّا تَعْدِلُواْ أَعْدِلُواْ هُوَ أَقَرَبُ لِلتَّقُوكَ ﴾(٣). كما أنَّ هذا مما يتفق مع المنهج العلمي، ووجوب أداء الأمانة على وجهها.

هذا؛ وستجد أنني في عرضي للبروتوكولات قد لا أطيل في التعقيب والتحليل، وقد أترك البروتوكول يتحدث بنفسه لصراحته.

#### وما كان لى أن أنشر هذه الوثائق إلَّا لأمرين:

الأول: بعد أن تفاقم كيد روافض عصرنا ضد بيت الله المطهَّر وحُجَّاجه، وخفي على كثير من المسلمين أن أعمالهم وجرائمهم إنما تصدر عن اعتقاد، كما بيَنَتْهُ أصولهم ومصادرهم، وشواهد التاريخ وحقائق الواقع، ولكنَّ أكثر الناس لا يقرءون.

الثاني: بعد خروج مذهبهم الجديد في ولاية الفقيه، والذي لا يعرفه أسلافهم القدماء.

<sup>(</sup>١) منهاج عملى للتقريب: مقال للحائري في كتاب «الوحدة الإسلامية» (ص٢٣٣).

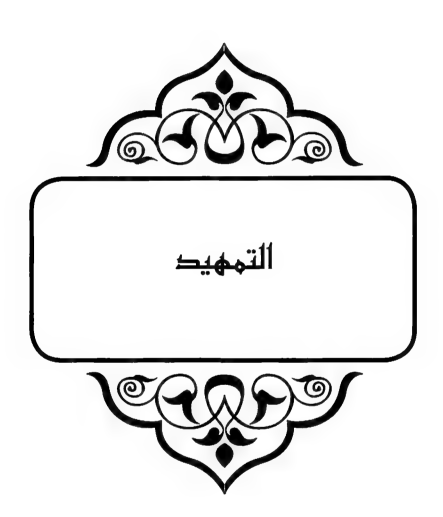
<sup>(</sup>٢) انظر: «بحار الأنوار» (ج١/ ص٢٦) وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٨.

هذا؛ ولأن بعض هذه البروتوكولات مبنية على مبدأ غَيْبة إمام الاثنى عشرية (١)، وعلى مسألة النيابة عنه، أو ما يسمى بولاية الفقيه، ولأن كثيرًا من الناس يجهل مسألة الغَيْبة وقضية النيابة، فإنني سأقدم تمهيدًا موجزًا أعرِّف القارئ مبدأ الغَيْبة عندهم، ومسألة النيابة عن الغائب لدى الروافض الأوائل، وعند المعاصرين، وقد حاولت أن لا أتوسع في العرض؛ لئلا يطول حجب القارئ عن الموضوع الأساسى.

وأسأل الله سبحانه أن يبصر المسلمين بحقيقة أعدائهم، ويرد كيد الباطنيين والزنادقة والمنافقين في نحورهم، ويُعِزَّ الإسلام وينصر المسلمين. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>۱) تسمى الشيعة بالاثنى عشرية لقولها باثني عشر إمامًا (لا يجوز أن يتولى الخلافة على المسلمين سواهم، وآخرهم لا وجود له ولا ظهور، ولكن يتولى عنه نواب مخصوصون، ثم عممت النيابة عنه لجميع شيوخ الشيعة على اختلاف بين المتأخرين منهم في قدر النيابة كما سيأتي). كما تُلقب بالرافضة لرفضها إمامة أبي بكر وعمر، أو لرفضها زيد بن علي لمَّا ترضى عن الشيخين، كما تسمى بالجعفرية لانتسابها إلى جعفر بن محمد الصادق. ويرى جمع من الباحثين أن لفظ الشيعة إذا أطلق اليوم لا ينصرف إلا إليهم؛ ولذا فإنك ستجد في هذه الرسالة استخدام هذه المصطلحات للتعبير عن حقيقة واحدة، وإن كان في الحقيقة من يذهب هذا المذهب لا يمتُ للشيعة بصلة، فهم روافض ومدعو التشيع، ولكن نستخدم هذا المصطلح لاشتهارهم به اليوم.



#### الغَيْبُة والمَهديَّة

يعتقد الروافض أن إمامهم الحسن العسكري المتوفى سنة (٢٦٠ هـ) لم يمت عقيمًا، كما يقول التاريخ، بل له ولد اختفى إثر ولادته، ومنذ ذلك الحين إلى يومنا هذا وهم ينتظرون ظهوره، أي منذ أكثر من أحدَ عشرَ قرنًا.

وهذه العقيدة لا تزال موجودة في أذهان الروافض إلى اليوم، رغم تقدم العلم، وتطور وسائل المعرفة، حتى إنَّ مرجعهم محمد صادق الصدر (1) يقول: «كل ما في الأمر أنه عليه يعيش بشخصية ثانوية متكونة من اسم مستعار، وعمل معين، وأسلوب في الحياة غير ملفت للنظر، ولا يمتُ إلى الإمامة والقيادة بصلة (2). أي أنه يعيش بين الناس باسم مزوَّر وشخصية مصطنعة، وهو عندهم الحاكم على المسلمين، وكل من تولى على العالم الإسلامي من خلفاء على امتداد التاريخ فهم طواغيت، ومَن تابعهم من المسلمين فهو في عداد المشركين.

وهذه العقيدة منذ سنة (٢٦٠ هـ) إلى اليوم هي أساس مذهب الروافض، ويهتم بها آيات الرافضة ومراجعها حتى إنهم يعدون منكرها أكفر من

<sup>(</sup>۱) هو محمد محمد صادق الصدر، أحد مراجع الشيعة المعاصرين في النجف، وكان من معارضي النظام العراقي في مدة حكم حزب البعث، من مؤلفاته: تاريخ الغيبة الصغرى، تاريخ ما بعد الظهور، اغتيل مع اثنين من أبنائه عام ١٩٩٩م.

<sup>(</sup>٢) «تاريخ ما بعد الظهور» (ص٢٧٢).

إبليس (١) \_ إذ بها يستمدون القداسة بين شيعتهم، وبواسطتها يأخذون الأموال من أتباعهم باسم «خمس الغائب»، وعن طريقها يدَّعون الصلة بأهل البيت.

وقد اضطروا للقول بهذه العقيدة البعيدة عن العقول؛ لأنهم قد حصروا الإمامة في أولاد الحسين وفي أشخاص معينين منهم، على اختلاف بينهم في تحديد الإمامة (٢).

ولكنهم فوجئوا في سنة (٢٦٠هـ) بوفاة الحسن العسكري ـ وهو الإمام الحادي عشر عندهم ـ عقيمًا فافترقوا في هذا وتحيروا، حتى بلغت فرق شيعة الحسن أربع عشرة فرقة كما يقول النوبختي، أو خمس عشرة فرقة كما يقول القمي، وهما من الرافضة وممن عايش تلك الأحداث؛ إذ هما من شيوخهم في القرن الثالث.

وساد الشكَّ أوساط الشيعة وغلبت عليهم الحيرة؛ ذلك أنهم قد قالوا لأتباعهم: إن الإمامة هي أصل الدِّين وأساسه، حتى جاء في نصوص «الكافي» \_ أقدس كتاب عندهم في الحديث والرواية \_ أنها أعظم أركان الإسلام (٣)، وأنها أهم من النبوة (١٠)، وأن الأرض لا تخلو من إمام لحظة

<sup>(</sup>١) انظر ابن بابویه: ﴿إكمال الدين اص ١٣).

<sup>(</sup>Y) وقد وقعت اختلافات كثيرة بينهم في تعيين الإمام من بين ذريَّة الحسين، حتى بلغت فرقهم \_ بنقل الرافضة نفسها \_ ثلاثًا وسبعين فرقة، مع أنهم يزعمون أن الله سبحانه نصَّ على هؤلاء الأئمة، وأيَّدهم بالوحي والمعجزات، وأنزل عليهم كتبًا مقدسة... إلخ. ولو كان شيء من ذلك لما وقع اختلاف بينهم في تعيين الإمام، بل ولتغيَّر وجه التاريخ.

<sup>(</sup>٣) قأصول الكافي، (١٨/٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: «أصول الكافي» (١/ ١٧٥). وبهذا المعنى قال شيخهم نعمة الله الجزائري: «والإمامة العامة التي هي فوق درجة النبوة والرسالة». «زهرة الربيع» (ص١٢). وقال هادي الطهراني أحد مراجعهم وآياتهم في هذا العصر: «الإمامة أجل من النبوة». «ودائع النبوة» (ص١١٤). ولو كان الأمر كما يقولون لبينه الله في كتابه غاية البيان، ولبلَّغه الرسول البلاغ المبين، ولنقلته الأمة =

واحدة، ولو بقيت الأرض بغير إمام لَساخَت(١).

وقال أيضًا: «ولو أن الإمام رُفع من الأرض ساعة، لمَاجَتْ بأهلها كما يموج البحر بأهله» (٢).

بل قالوا: القرآن لا يكون حجة إلا بقيِّم (٣) \_ وهو الإمام \_ والإجماع لا حجة فيه، وإنما الحجة في قول الإمام (٤)، والوحي لم يتوقف بوفاة الرسول ﷺ \_ كما أجمع المسلمون \_ بل استمر؛ لأن قول الإمام \_ بزعمهم \_ كقول الله، حتى قال شيخهم المازندراني: «يجوز لمن روى حديثًا عن الإمام أن يقول فيه: قال الله» (٥).

وكل هذه الدعاوى وغيرها كثير تشتمل عليها عقيدتهم في الأئمة، ثم فجأة يسقط هذا الأساس، وتتهاوى معه مزاعم الرافضة، وينكشف الأمر أمام الأتباع، وتتضح الحقيقة لكل ذي عينين بوفاة الإمام بلا عقب، حتى قالت كتب الفرق عندهم بأنه مات و «لم يُرَ له خَلَف، ولم يُعرَف له ولد ظاهر، فاقتسم ما ظهر من ميراثه أخوه جعفر وأمه» (1). فبدأت التنظيمات السريَّة تعمل لتفادي هذا الخطر المحدق قبل أن ينفرط سلك الأتباع، ويموت المذهب.

أجمع، ولأجمع عليه المسلمون، ولكن هذه الدعاوى من كيد أعداء هذه الأمة ضد الخلافة الاسلامة.

<sup>(</sup>١) «أصول الكافي» (١/ ١٧٩).

<sup>(</sup>۲) «أصول الكافى» (١/٩٧١).

 <sup>(</sup>٣) «أصول الكافي» (١/ ١٨٨). وانظر: «رجال الكشي» (ص٤٢٠)، «علل الشرائع» (ص١٩٢)،
 «المحاسن» (ص٨٦٦)، «وسائل الشيعة» (٨١/ ١٤١).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تهذيب الوصول إلى علم الأصول» لابن المطهر (ص٧٠)، «أواثل المقالات» للمفيد (ص٩٩)، (م.١٠٠). وراجع كتب الأصول عندهم عامة.

<sup>(</sup>٥) قشرح جامع على الكافي، للمازندراني (٢/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٦) «المقالات والفرق» (ص١٠٢)، (فرق الشيعة» (ص٩٦).

وتحكي كتب الفرق عندهم تباين اتجاهاتهم في الخروج من هذا المأزق:

\* فمنهم من قال: «إن الحسن بن علي حيٌّ لم يمت، وإنما غاب، وهو القائم ولا يجوز أن يموت، ولا ولد له ظاهر؛ لأن الأرض لا تخلو من إمام»(١).

\* وذهبت فرقة أخرى إلى الاعتراف بموته، ولكنها قالت بأنه حيٌّ بعد موته، وهو غائب الآن وسيظهر (٢).

بينما فرق أخرى حاولت أن تنقل الإمامة من الحسن إلى أخيه جعفر.
 وأخرى أبطلت إمامة الحسن بموته عقيمًا (٣).

\* وطائفة أخرى ـ وهم المسمّون بالشيعة اليوم ـ زعموا بأن للحسن العسكري ولدًا «كان قد أخفى ـ أي الحسن ـ مولده، وستر أمره لصعوبة الوقت، وشدة طلب السلطان له ... فلم يظهر ولده في حياته، ولا عرفه الجمهور بعد وفاته (3). وهذا الولد المزعوم والذي يقول التاريخ بأنه لا حقيقة له، هو الذي يزعم آيات الشيعة أنهم نوابه ـ كما سيأتي ـ وبواسطته تخلصوا من أهل البيت، فأصبحوا يتبعون معدومًا لا وجود له.

<sup>(</sup>۱) «المقالات والفرق» (ص٢٠١)، «فرق الشيعة» (ص٩٦).

<sup>(</sup>٢) «المقالات والفرق» (ص١٠٧)، «فرق الشيعة» (ص٩٧).

<sup>(</sup>٣) «المقالات والفرق» (ص٩٠١)، «فرق الشيعة» (ص١٠١، ١٠١).

<sup>(</sup>٤) «الإرشاد للمفيد» (ص٣٨٩).

#### عقيدة الغُيْبَة عند فرق الروافض

وفكرة الإيمان بإمام خفي أو غائب تكاد توجد لدى معظم فرق الروافض التي وجدت في التاريخ الإسلامي (١)، فتذهب هذه الفرق بعد موت مَن تدعي الإمامة فيه، من أهل البيت، إلى إنكار موته، والقول بخلوده، واختفائه عن الناس، وعودته إلى الظهور في المستقبل، مهديًّا يملأ الأرض عدلًا كما ملئت ظلمًا وجورًا.

ولا تختلف هذه الفرق إلّا في تحديد الإمام الذي تدعي له العودة، كما تختلف في تحديد الأئمة وأعيانهم، الذين يعتبر الإمام الغائب واحدًا منهم.

#### أول من أدخل عقيدة الغيبة على الشيعة:

ويُعَد ابن سبأ اليهودي أول من أدخل هذه العقيدة عليهم؛ ولذا فإن القمي والنوبختي ـ وهما من شيوخهم في القرن الثالث ـ والشهرستاني قالوا بأن السبئيَّة أول فرقة قالت بالوقف على على (٢)، وغيبته (٣).

ثم انتقلت هذه الفكرة من السبئية إلى الكيسانية (٤)، حيث قالت لما مات

<sup>(</sup>١) ولذلك سببٌ كشفَّتُه لنا وثائق الرافضة اليوم، سيأتي ذكره بعد هذا المبحث.

<sup>(</sup>٢) أي لم تسق الإمامة لمن بعده.

<sup>(</sup>٣) انظر: «المقالات والفرق» للقمي (ص١٩، ٢٠)، «فرق الشيعة» للنوبختي (ص٢٢)، «الملل والنحل» للشهرستاني (١/ ١٧٤).

 <sup>(</sup>٤) هي من فرق الروافض تقول بإمامة محمد بن الحنفية، وسميت كيسانية نسبة للمختار بن أبي
 عبيد الثقفي؛ لأن لقبه كيسان، وكذلك تسمى بالمختارية، والكيسانية فرق بلغت عند الأشعري =

محمد بن الحنفية \_ أحد أبناء أمير المؤمنين علي \_ وكانت تدعي أنه إمامها، قالت: «إنه حي لم يمت، وهو في جبل رضوى بين مكة والمدينة، عن يمينه أسد، وعن يساره نمر، موكلان به، يحفظانه إلى أوان خروجه وقيامه، وقد تغنى شعرائهم بذلك، حتى قال شاعرهم (كُثيِّر عَزَّة):

ألًا إنَّ الأئسسة من قريش عسليٍّ والشلائسة من بنيه فسبط سبط إيسمان وبسر وسبط لا ينوق الموت حتى تغيَّب لا يسرى عنا زمانا

ولاة الحق أربعة سواء هم الأسباط ليس بهم خفاء وسبطغيَّبته كربلاء يقود الخيل يقدمها اللواء برضوى عنده عسل وماء(۱)

وقد حددت الكيسانية مدة غيبة ابن الحنفية بسبعين عامًا، وأنه سيظل هذه المدة بجبل رضوى، ثم يظهر فيقيم لهم المُلك، ويقتل لهم الجبابرة من بني أمية (٢). ولكن مضت السبعون سنة ولم تتحقق هذه الوعود، فاخترعوا عقيدة البداء (٣) للتخلص من هذه المعضلة وما ماثلها، وحاول بعض شعرائهم

إحدى عشرة فرقة، وقد ادعى المختار نزول الوحي عليه، وقال بالبداء، وضلالات أخرى. انظر
 عن الكيسانية: «مقالات الإسلاميين» (١/ ٩١)، «الفرق بين الفرق» (ص٣٣، ٣٨ ـ ٣٥)، «مسائل
 الإمامة» لعبد الله الناشئ الأكبر (ص٣٥) وما بعدها، «المقالات والفرق» (ص٢١، ٢٢).

<sup>(</sup>۱) انظر «مسائل الإمامة» (ص٢٦)، «مقالات الإسلاميين» (١/ ٩٣، ٩٣)، «الفرق بين الفرق» (ص٤١). وقد أوردت كتب المقالات أيضًا أشعارًا في هذا المعنى لشعراء آخرين، انظر: «الفرق «مسائل الإمامة» (ص٢٦ ـ ٢٩)، وقد نظم البغدادي بعض الأبيات في الرد عليها، انظر: «الفرق بين الفرق» (ص٤١ ـ ٤٣).

<sup>(</sup>٢) قمسائل الإمامة» (ص٢٧).

<sup>(</sup>٣) وهي عقيدة حاولوا أن ينسبوا الجهل فيها إلى علّام الغيوب لا إلى أثمتهم، تعالى الله عمّا يقول الظالمون علوّا كبيرًا؛ لأنهم كما يقول أحد رجال الشيعة: قد جعلوا لأثمتهم صفة الإخبار بالمغيّبات، فإذا أخبروا عن الأثمة بشيء من الغيب، فجاء ذلك الشيء على ما قالوه، افتخروا وقالوا: ألم نعلمكم أن هذا يكون، فنحن نعلم من قبر الله. وإن لم يقع ذلك الشيء الذي أخبروا =

توطین أصحابه وتسکین ثائرتهم، وأن یرضوا بالانتظار ولو غاب مهدیهم عمر نوح ﷺ، فقال:

لو غاب عنَّا عُمرَ نوح أيقنت منا النفوس بأنه سيؤوب إنسي لأرجسوه وآمسله كما قد كان يأمل يوسفَ يعقوبُ(١)

ثم شاعت دعوى الغيبة بين فرق الروافض، فكلَّ فرقة إذا مات إمامها أنكرت موته، وزعمت أنه غائب وسيعود، وتنفرد الاثنى عشرية عنهم بأنها زعمت وجود ولد لم يولد أصلًا، وقالت إنه غاب، وهو رضيع وسيعود، ووراء هذه الدعاوى في الغيبة سرُّ كشفته وثائق الاثني عشرية نفسها، فاستمع إليه:

<sup>·</sup> بوقوعه قالوا لشيعتهم: بَدَا لله في ذلك.

والبداء في الأصل عقيدة يهودية ضالة، ثم قالت بالبداء فرق السبثية المدَّعِية للتشيع، والمنتسبة لابن سبأ اليهودي، ففِرَق السبأية كلهم يقولون بالبداء، ثم أخذ بفكرة البداء المختار بن أبي عبيد الثقفي؛ لأنه كان يدَّعِي علم الغيب، فكان إذا حُدَّث خلاف ما أخبَر به قال: قد بدا لربكم. والبداء في اللغة ـ كما جاء في «القاموس» ـ يرد بمعنيين: الظهور والانكشاف، ونشأة الرأي الجديد، وكلاهما يستلزم سبق الجهل بالأمر، ويتنزه الله جل علاه عن ذلك.

وعقيدة البداء ورثتها الأثنى عشرية عن السبئية اليهودية، انظر: نصوص البداء عند يهود في الفصل السادس من تكوين التوراة (ص١٢)، وانظر في مسألة البداء عند فرق الرافضة: «المقالات والفرق» للقمّي (ص٨٧)، «فرق الشيعة» للنوبختي (ص٥٥)، «أصول الكافي» باب البداء (١/ ١٤٦)، «بحار الأنوار» (٩٢/٢٤ ـ ٩٢٩)، وانظر في نقد هذه العقيدة الباطلة: «الوشيعة» (ص١١٦).

<sup>(</sup>١) «مسائل الإمامة» (ص٢٩).

### أسباب دعاوي الغَيْبَة

من خلال الخصومة والنزاع بين فرق الروافض، حيث كل طائفة تنادي بإمام لها أو مهدي، وتكذّب الأخرى، تسربت الحقيقة.

استمع \_ مثلًا \_ إلى ما ترويه طائفة الاثنى عشرية من الرافضة في تكذيبها طائفة أخرى من الرافضة أيضًا، وقفت على موسى الكاظم وأنكرت موته، وادعت أنه غاب وسيرجع، وخالفت من ذهب إلى القول بإمامة ابنه من بعده، فقالت الاثنى عشرية: "مات أبو إبراهيم \_ موسى الكاظم \_ وليس من قُوَّامه (۱) إلَّا وعنده المال الكثير، وكان ذلك سبب وقفهم وجحدهم موته، طمعًا في الأموال، كان عند زياد بن مروان القندي سبعون ألف دينار، وعند علي بن أبي حمزة ثلاثون ألف دينار ...» (۲). وجاءت عندهم روايات كثيرة في هذا المعنى تكشف ما خفى (۱).

إذن وراء دعوى غيبة الإمام وانتظار رجعته، الرغبة في الاستئثار بالأموال، فإذا ما توفي الرجل الذي يدَّعون إمامته أنكروا موتَه لتحقيق أمرين:

<sup>(</sup>١) أي نوابه ووكلاؤه، وهم الذين يأكلون أموال الناس باسم خمس الإمام وحق الإمام، وقد انتشروا في العالم الإسلامي في ذلك الزمان.

 <sup>(</sup>۲) «الغيبة» للطوسي (ص٤٢، ٤٣)، «الإمامة» لابن بابويه (ص٧٥)، وانظر: «علل الشرائع» لابن
 بابويه الصدوق (١/ ٢٣٥)، «رجال الكشي» (ص٤٩٣، ٥٩٨)، «بحار الأنوار» (٤٨/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٣) انظر ذلك في «الغيبة» للطوسي (ص٤٣) وما بعدها، وقرجال الكشي، الروايات رقم: (٥٥٩، ٥٥٨، ٩٨٨).

الأول: لتبقى الأموال التي اكتسبوها باسمه في أيديهم، ولا يسلموها لمن بعده من ذريته.

الثاني: ليستمر دفع الأموال إليهم باسم خمس الإمام الغائب، وهكذا تستمر عمليات النهب والسلب، والضحية هم هؤلاء السذج المغفلون الذين يدفعون أموالهم إلى أولئك المخادعين، الذين زعموا بأنهم نواب الإمام الغائب.

وقد استمرأت فرق الرافضة هذه الغنيمة الباردة، فلا يموت إمام حتى تسارع طائفة منهم إلى إنكار موته، وإعلان غيبته، ودعوى النيابة عنه، والتبشير بعودته من قريب مهديًّا يملأ الأرض عدلًا، ويُدفع إليهم القناطير المقنطرة من الذهب والفضة.

وإلى اليوم يتمسك شيوخ الروافض ومراجعهم بعقيدة الغَيبة؛ ليظل هذا المال يتدفق عليهم من كل حدب وصوب، فيأخذونه باسم النيابة عن الإمام الغائب، حيث فرضوا على الأتباع الخُمس للإمام، ويأخذه هؤلاء الآيات بلا تعب؛ لأنهم يقولون: يجب دفع الخُمس للفقيه زمن الغَيبة (۱)، ومن لم يدفع فهو في عداد الكافرين.

يقول شيوخهم ومراجعهم: «مَن منع منه درهمًا أو أقل، كان مندرجًا في الظالمين لهم ـ أي أهل البيت ـ والغاصبين لحقهم، بل مَن كان مستحلًا لذلك، كان من الكافرين (7).

ولذا قال الدكتور على السالوس في السخرية من هذا المبدأ: «إن مسلمي اليوم إن أرادوا ألّا يحكم عليهم الجعفرية بالكفر، فعليهم أن يجمعوا خمس

<sup>(</sup>١) انظر «النور الساطع» لشيخهم المعاصر على كاشف الغطا (١/ ٤٣٩).

<sup>(</sup>٢) «العروة الوثقى» لليزدي، وبهامشها تعليقات مراجعهم في هذا العصر (٢/ ٣٦٦).

مكاسبهم ورءوس أموالهم، ويبعثوا بها إلى علماء الجعفرية»(١).

ويقول أيضًا: «من واقع الجعفرية في هذه الأيام، نجد أن من أراد أن يحج يقوِّم كل ممتلكاته جميعًا، ثم يدفع خمس قيمتها إلى الفقهاء الذين أفتوا بوجوب هذا الخمس وعدم قبول حج من لم يدفع، واستحل هؤلاء الفقهاء أموال الناس بالباطل»(٢).

قلت: ولعل هذا هو أحد العوامل في حرص حكومة الآيات على زيادة حصتهم من عدد الحُجَّاج في كل عام، مع أن مسألة الخمس ـ الذي يقول به هؤلاء ـ لا يعرفها دين الإسلام.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «وأما ما تقوله الرافضة من أن خمس مكاسب المسلمين يؤخذ منهم، ويصرف إلى من يرونه هو نائب الإمام المعصوم، أو إلى غيره، فهذا قول لم يقله قطَّ أحد من الصحابة؛ لا عليَّ، ولا غيره، ولا أحد من القرابة لا بني هاشم غيره، ولا أحد من القرابة لا بني هاشم ولا غيرهم ... وكذلك من المعلوم بالضرورة أن النبي على لم يخمس أموال المسلمين، ولا طالب أحدًا قطُّ من المسلمين بخمس ماله "(").

وهذه الأموال التي يأخذها الآيات باسم حق الإمام الغائب، تتدفق اليوم عليهم كالسيل من كل قطر، وهي من أكبر العوامل على بقاء خرافة الغَيبة إلى اليوم، وإليها يُعزَى حماس الروافض في الدفاع عن مذهبهم؛ لأنهم يرون فيمن يمسُّ المذهب أنه يحاول قطع أرزاقهم، بل لعلَّ هذا من أسباب بقاء الخلاف وتوسيع نطاقه مع سائر المسلمين.

ولذا قال الدكتور السالوس: «وأعتقد أنه لولا هذه الأموال لما ظلَّ

<sup>(</sup>١) «أثر الإمامة في الفقه الجعفري» (ص٣٩٤).

<sup>(</sup>٢) قائر الإمامة» (ص٣٩١).

<sup>(</sup>٣) (منهاج السنة» (٣/ ١٥٤).

الخلاف قائمًا بين الجعفرية وسائر الأمة الإسلامية إلى هذا الحدِّ، فكثير من فقهائهم يحرصون على إذكاء هذا الخلاف حرصَهم على هذه الأموال»(١).

#### هذا؛ وثمة أسباب أخرى لنشوء فكرة الغَيبة عندهم:

منها: تطلع الرافضة إلى قيام كيان سياسي لهم مستقلً عن دولة الإسلام، وهذا ما نلمسه في اهتمامهم بمسألة الإمامة، ولما خابت آمالهم، وغُلبوا على أمرهم، وانقلبوا صاغرين، هربوا من الواقع إلى الآمال والأحلام كمهرب نفسي ينقذون به أنفسهم من الإحباط، وشيعتهم من اليأس، فأخذوا يبثون الأمل ويبعثون الرجاء في نفوس أصحابهم، ويمنونهم بأن الأمر سيكون في النهاية لهم.

ومنها: أن التشيع كان مأوى قلوب أصحاب النّحَل والأهواء؛ لأنهم يجدون من خلاله الجوّ المناسب لتحقيق أهدافهم والعودة إلى معتقداتهم، فانضم إلى ركب التشيع أصناف من أصحاب النّحَل والاتجاهات الغالية، وكان هذا الخليط يشطح بالشيعة نحو معتقداته الموروثة؛ ولهذا نجد مسألة الغيبة لها جذورها في بعض الديانات والنّحَل، مما لا يستبعد معه أن لأتباع تلك الديانات دورًا في تأسيس هذه الفكرة في أذهان الشيعة؛ كالمجوسية مثلاً، فالمجوس تدّعي أنّ لهم منتظرًا حيًّا باقيًا من ولد (بشتاسف بن بهراسف) يقال له: (إبشاوثن)، وأنه في حصن عظيم من (٢) خراسان والصين (٣).

<sup>(</sup>١) «أثر الإمامة» (ص٤٠٨).

<sup>(</sup>۲) لعلها: «بين».

<sup>(</sup>٣) قتبيت دلائل النبوة (١/ ١٧٩).

#### النيابة عن المنتظّر

أرسيت دعائم فكرة الغَيبة لولد الحسن العسكري، وكان لابد من وجود وكيل مفوض يتولى شئون الأتباع في أثناء فترة الاحتجاب، ويكون الواسطة والباب للغائب في السرداب، أو في جبال رضوى، أو وديان مكة على اختلاف أخبارهم فكان أول زعيم تولى شئون الشيعة كما كشفت ذلك أوراق الاثنى عشرية هي امرأة ... وما أفلح قوم ولَّوا أمرهم امرأة، كما قال النبي على النبي المرأة.

إذ بعد وفاة الحسن العسكري، وإشاعة وجود الولد المختفي، وبقاء الشيعة بدون إمام ظاهر، بدأ الشيعة يتساءلون: إلى من يرجعون؟

ففي سنة (٢٦٢ هـ) أي بعد وفاة الحسن العسكري بسنتين، توجه بعض الشيعة (٢) إلى بيت الحسن العسكري، وسأل ـ كما تقول الرواية ـ خديجة بنت محمد بن علي الرضا عن ولد الحسن العسكري المزعوم، فسمته له (٣)، يقول راوي الخبر: «قلت لها فأين الولد؟ قالت:مستور. فقلت: إلى من تفزع

<sup>(</sup>۱) «البخاري» كتاب المغازي، باب كتاب النبي ﷺ إلى كسرى وقيصر (١٣٦/٥)، وكتاب الفتن (٨/ ٩٧)، و«الترمذي» كتاب الفتن: (٤/ ٥٢٧، ٥٢٨) (٢٢٦٢)، و«النسائي» باب النهي عن استعمال النساء في الحكم ( ٨/ ٢٢٧)، و«أحمد» (٥/ ٤٣، ٥١).

<sup>(</sup>٢) وهو كما تقول الرواية: أحمد بن إبراهيم. وانظر: «رجال الحِلِّي» (ص١٦).

<sup>(</sup>٣) يلحظ أنهم يحرمون تسميته، حتى قالوا: من سماه باسمه فهو كافر.

الشيعة؟ قالت: إلى الجدة أم أبي محمد عليه السلام»(١).

ويبدو أن رجال الرافضة أرادوا أن تبقى النيابة عن الغائب في بيت الحسن العسكري، فأشاعوا بين أتباعهم في بداية الأمر أن أم الحسن العسكري هي الوكيلة المنتظرة، فهى الرئيسة العامة للمسلمين بالنيابة!!

ويظهر أنَّ هذا التعيين كان القصد منه إيجاد الجو المناسب لنموِّ هذه الفكرة بين الأتباع؛ لأن أم الحسن هي الوصية للحسن بعد وفاته، كما تذكر أخبار الشيعة، فكان من الطبيعي أن تتولى النيابة عن ابنه المزعوم، إلَّا أن محاربة بيت الحسن العسكري لفكرة الولد قد وجهت رجال الشيعة إلى اختيار رجل من خارج أهل البيت؛ ولهذا جاء في «الغيبة» للطوسي: «ولد الخلف المهدي صلوات الله عليه سنة ست وخمسين ومائتين، ووكيله عثمان بن سعيد، فلما مات عثمان بن سعيد، أوصى إلى أبي جعفر محمد بن عثمان، وأوصى أبو جعفر إلى أبي القاسم إلى أبي القاسم إلى أبي العسن علي بن محمد السمري ...» (٢).

فهؤلاء الأربعة \_ ويزاحمهم على مسألة النيابة آخرون \_ هم من خارج بيت الحسن، وتمثّل نيابتهم صلة شخصية مباشرة بالمهدي المنتظر؛ ولذلك تُسمَّى فترة نيابتهم في عرف الاثنى عشرية بـ «الغيبة الصغرى»، وهؤلاء النواب الأربعة لهم ما للإمام من حق الطاعة، وثقة الرواية.

جاء في «الغَيبة» للطوسي أن الحسن العسكري قال: «هذا إمامكم من بعدي ـ وأشار إلى ابنه ـ وخليفتي عليكم، أطيعوه ولا تتفرقوا من بعدي

<sup>(</sup>۱) «الغيبة» للطوسي (ص١٣٨).

<sup>(</sup>٢) «الغيبة» للطوسي (ص ٢٤١، ٢٤٢).

فتهلكوا في أديانكم، ألا وإنَّكم لا ترونه من بعد يومكم هذا حتى يتم له عمر، فاقبلوا من عثمان ـ الباب الأول ـ ما يقوله، وانتهوا إلى أمره؛ فهو خليفة إمامكم، والأمر إليه»(١)، «فما قاله لكم فعني يقوله، وما أدى إليكم فعني يؤديه»(٢).

وهكذا أصبح للباب حق النيابة عن الإمام والأمر إليه؛ لقبوله صفة القداسة والعصمة، لأنه ينطق عن الإمام، ويؤدي عنه؛ ولذلك فإن من خالف هؤلاء الأبواب حلت به اللعنة، واستحق النار، كما جاء في التواقيع التي خرجت من المنتظر في حق من خالف هؤلاء الأبواب (٣).

إذن مسألة النيابة لهؤلاء الأربعة تخوِّلهم التشريع؛ لأنهم ينطقون عن المعصوم، وللمعصوم حق تخصيص، أو تقييد، أو نسخ نصوص الشريعة؛ ولذلك كان للتوقيعات الصادرة منهم نفس المنزلة التي لكلام الإمام، وكذلك تخوِّلهم إصدار صكوك الغفران أو الحرمان، وأخذ أموال الوقف والزكاة والخمس باسم الإمام، ولكن هذه النيابة المباشرة انتهت إذ «لما حضرت السمري الوفاة سئل أن يوصي، فقال: لله أمر هو بالغه. فالغيبة التامة هي التي وقعت بعد السمري»(٤).

وقد يكون من أهداف موافقة القواعد الشيعية لإغلاق السمري للبابية، وإشاعة ذلك بين الأتباع، هو المحافظة على فكرة غَيبة المهدي من افتضاح حقيقتها وانكشاف أمرها؛ حيث كثر الراغبون فيها من شيوخ الشيعة، ولا سيما

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (ص٢١٧).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ص١٥).

<sup>(</sup>٣) انظر «الغيبة» للطوسي (ص٢٤٤).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (ص ٢٤٢، ٢٤٢).

في عهد سلفه أبي القاسم بن روح، وعظم النزاع بينهم، ووصل الأمر إلى التلاعن والتكفير والتبري، كما يلحظ ذلك في التوقيعات التي خرجت على يد الأبواب منسوبة للمنتظر (١)، فأغلق السمري حكاية البابية.

وهنا حصل تطور آخر في مسألة النيابة وفي المذهب الشيعي عمومًا؛ حيث جُعِلت النيابة حقًا مطلقًا للشيوخ، فقد أصدرت الدوائر الاثنى عشرية «توقيعًا» منسوبًا للمنتظر الموهوم، وخرج بعد إعلان انتهاء البابية على يد السمري، يقول التوقيع: «أما الوقائع الحادثة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا؛ فإنهم حجتي عليكم، وأنا حجة الله»(٢). فأعلن انقطاع الصلة المباشرة بالمهدي، وفوض أمر النيابة عن المنتظر إلى رواة حديثهم وواضعي أخبارهم.

ولقد حقق هذا «الإعلان» مجموعة من الأهداف:

فقد أصبحت دعوى البابية غير مقصورة على واحد؛ لئلًا تنكشف حقيقة أمره بسهولة، وبمجرد مراقبة مجموعة له؛ ولذلك يلاحظ كثرة الشك والتكذيب في فترات الغَيبة الأولى.

كما أن ذلك خفَّف التنافس على البابية التي كان لها آثارها، فبقيت مشاعة بين شيوخ الشيعة، وأطلق على انقطاع البابية الخاصة وتحولها إلى نيابة عامة: «الغيبة الكبرى»، فصار للإمام غيبتان صغرى وكبرى، رغم أن لهم روايات لا تتحدث إلَّا عن غيبة واحدة (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (ص٢٤٤) وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) «الكافي» مع شرحه «مرآة العقول» (٤/٥٥)، «إكمال الدين» (ص٤٥)، «الغيبة» للطوسي (ص٧١٧)، «الاحتجاج» للطبرسي (ص١٦٣)، «وسائل الشيعة» (١٠١/١٨)، «الدرة الطاهرة» لمحمد مكى العاملي (ص٤٧).

<sup>(</sup>٣) جاءت عندهم روايات صنعت ـ فيما يبدو ـ في الفترة الأولى من موت الحسن العسكري، =

ولكن وضعت روايات تناسب هذا الوضع وتتحدث عن غيبتين، يقول بعضها: «قال أبو عبد الله عليه الله المقائم غيبتان؛ إحداهما قصيرة، والأخرى طويلة، الأولى لا يعلم بمكانه إلا خاصة شيعته، والأخرى لا يعلم إلا خاصة مواليه في دينه»(١).

فأنت ترى أن هذه الرواية أثبتت له غيبتين؛ الأولى يتصل به خاصة شيعته، وهذا قد يكون إشارة إلى السفراء الذين تناوبوا على دعوى البابية، والأخرى يتصل به خاصة مواليه، وقد أشارت رواية في «الكافي» إلى أن عددهم ثلاثون (۲)، فلم تنف رواياته الصلة المباشرة بالمنتظر في الحالتين، رغم أن السمري حينما حلَّ وظيفة البابية أصدر توقيعًا على لسان المنتظر يقول فيه: «من ادَّعى المشاهدة للمنتظر، فهو كذاب مفتر» (۳).

وإن شيوخهم يقولون بأنه وقعت في الغَيبة الكبرى المحرومية العظمى من الإمام، يقول شيخهم النعماني بعد ذكره لأخبارهم في الغَيبتين: «هذه الأحاديث التي يذكر فيها أن للقائم غَيبتين، أحاديث قد صحت عندنا ... فأما

تحكي غيبة الابن المزعوم للحسن العسكري، يقول بعضها: "إن بلغكم عن صاحبكم غيبة فلا تنكروها "أصول الكافي" ( ١/ ٣٤٠). فكأن هذه الرواية تلقي بفكرة الغيبة على الأتباع بدون تأكيد لتحسس ردة الفعل وتحسب لها حسابها، وهي تذكّر بأن له غيبة واحدة. وتؤكد بعض رواياتهم بأنه بعد هذه الغيبة سيظهر؛ جاء في الكافي: "عن أم هانئ قالت: سألت أبا جعفر محمد بن علي عليهما السلام عن قول الله تعالى: ﴿ فَلا أَتَّيْمُ بِالنَّئِيسُ \* البّوارِ الكُنْسُ \* [التكوير: ١٥، ٢٦] قالت: فقال: إمام يخنس سنة ستين ومائتين، ثم يظهر، فما بعد غَيبته إلّا الظهور "أصول الكافي" (١/ ٣٤١). فإغلاق السمري البابية قد يراد منه إشعارهم بقرب الظهور ... ولكن مرت الأيام والسنون ولم يظهر.

<sup>(</sup>١) «الغيبة» للنعماني (ص١١٣).

<sup>(</sup>٢) انظر «أصول الكافي» (١/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٣) «إكمال الدين» لابن بابويه (٢/١٩٣)، «الغيبة» للطوسى (ص٢٥٧).

الغَيبة الأولى فهي الغيبة التي كانت السفراء فيها بين الإمام على وبين الخلق منصوبين ظاهرين موجودي الأشخاص والأعيان، يخرج على أيديهم الشفاء من العلم وعويص الحكمة، والأجوبة عن كل ما كان يسأل عنه من المعضلات والمشكلات (۱)، وهي الغيبة القصيرة التي انقضت أيامها وتصرمت مدتها. والغيبة التي ارتفع فيها أشخاص السفراء والوسطاء»(۱).

ولكن شيوخ الروافض يدَّعون في فترة الغيبة الثانية النيابة عن الإمام المنتظر، ويستندون في ذلك على التوقيع الذي أظهره السمري عن منتظرهم، والذي يحيلهم إلى رواة حديثهم في كل الحوادث الواقعة الجديدة، فيُلحظ أنه لم يُحِلُهم على الكتاب والسنة، وإنما أرجعهم إلى الشيوخ.

وقد تبوأ شيوخ الرفض بذلك منصب النيابة عن الغائب، واستمدوا القداسة بين الأتباع بفضل هذه النيابة عن الإمام الذي أضفوا عليه تلك الصفات الخارقة، والفضائل الكاملة؛ ولذلك يطلقون على شيوخهم الذين وصلوا إلى منصب «النيابة عن الإمام» اسم: «المراجع، وآيات الله»، فهم مظاهر الإمام المعصوم؛ ولذلك يقرر أحد شيوخهم المعاصرين بأن الرَّادَّ على النائب عن الإمام كالرَّادِّ على الله تعالى، وهو على حد الشرك بالله، وذلك بمقتضى عقيدة «النيابة».

<sup>(</sup>۱) هذه الأجوبة هي ـ حسب ما جاء في كتب الاثني عشرية ـ من وضع جاهل بالإسلام، أو ملحد أراد أن ينسب إلى دين الله تلك الشذوذات؛ ليصد الناس عن سبيل الله، ففيها إقرار الشرك بالله، ومخالفة إجماع المسلمين في مسائل كثيرة ومناقضة للعقول الصريحة والفطر السليمة، ومع ذلك هي عندهم من أوثق السنن ﴿ أَفَهَن زُيْنَ لَهُ سُوّهُ عَمَلِهِ فَرَاهُ حَسَناً فَإِنَّ اللّهَ يُضِلُّ مَن يَشَاهُ ﴾ [فاطر: ٨]. انظر هذه الأجوبة في كتب الغيبة عند الاثني عشرية، «الاحتجاج» للطبرسي (٢/ ٢٧٧) وما بعدها، «بحار الأنوار» (٥٣/ ١٥٠) وغيرها.

<sup>(</sup>۲) «الغيبة» للنعماني (ص١١٥).

يقول شيخهم المظفر: "عقيدتنا في المجتهد الجامع للشرائط: أنه نائب للإمام على في حال غيبته، وهو الحاكم والرئيس المطلق، له ما للإمام في الفصل في القضايا والحكومة بين الناس، والرَّادُّ عليه رادٌّ على الإمام، والرَّادُ على الإمام رادٌّ على الله تعالى، وهو على حدِّ الشرك، كما جاء في الحديث عن صادق آل البيت على، فليس المجتهد الجامع للشرائط مرجعًا في الفتيا فقط، بل له الولاية العامة؛ فيرجع إليه في الحكم والفصل والقضاء، وذلك من مختصاته لا يجوز لأحد أن يتولَّها دونه إلَّا بإذنه، كما لا تجوز إقامة الحدود والتعزيرات إلا بأمره وحكمه، ويرجع إليه في الأموال التي هي من حقوق الإمام ومختصاته. وهذه المنزلة أو الرئاسة العامة أعطاها الإمام على للمجتهد الجامع للشرائط؛ ليكون نائبًا عنه في حال الغيبة ولذلك يسمى «نائب الإمام») (١٠).

فأنت ترى أن شيوخ الرافضة تخلّوا عن آل البيت رأسًا، وتعلّقوا بهذا المعدوم، ووضعوا أنفسهم مكان الإمام من أهل البيت باسم هذا المعدوم، وهذه غنيمة كبيرة؛ لذلك ما إن اتفقوا عليها ـ بعد إخفاق فكرة البابية المباشرة ـ حتى اختفت الخلافات على منصب البابية، ورجعت فرق شيعية كثيرة، فدانت بهذه الفكرة؛ لأنها تجعل من كل واحد من تلك الرموز الشيعية «إمامًا» و«مهديًّا» و«حاكمًا مطلقًا مطاعًا» و«جابيًا للأموال»، ولا يقاسمهم في ذلك أحد من أهل البيت، ولا يفضحهم ويكشف أوراقهم رجل من أهل البيت.

ويبدو من «التوقيع» المنسوب للمنتظر أنه يجعل لشيوخ الطائفة حق النيابة في الفتوى حول المسائل الجديدة؛ إذ هو يقول: «فأما المسائل الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا». كما سلف، ولا يخولهم النيابة العامة، ولكنَّ

<sup>(</sup>١) (عقائد الإمامة) (ص٥٧).

الشيوخ توسعوا في مفهوم النيابة حتى وصلت إلى قمة غلوها في هذا العصر على يد «الخميني» وأتباعه كما سيأتي، وكما نلحظ شيئًا من هذا في تقرير شيخهم المظفر لعقيدتهم في هذا الشأن، وكما تراه في دولتهم الحاضرة.

وقد كان لهؤلاء الشيوخ دعاوي عريضة حول الصلة بالمهدي بعد غيبته الكبرى، حتى ألف بعض شيوخهم المعاصرين كتابًا في هذا سمَّاه: «جنة الكبرى» (١).

<sup>(</sup>۱) وهو من تأليف المجوسي اللعين \_ كما يلقبه محب الدين الخطيب \_ ويسمى حسين النوري الطبرسي (ت ١٣٢٠ هـ) وهو صاحب كتاب «فصل الخطاب في إثبات تحريف كتاب رب الأرباب الذي يعد العار الأكبر والفضيحة الكبرى على الشيعة الاثني عشرية أبد الدهر.

#### مسألة النّيابة أو ولاية الفقيه

تعتقد الاثني عشرية أن الولاية العامة على المسلمين منوطة بأشخاص معينين بأسمائهم وعددهم، قد اختارهم الله كما يختار أنبياءه (۱)، وهؤلاء الأئمة أمرهم كأمر الله، وعصمتهم كعصمة رسل الله، وفضلهم فوق فضل أنبياء الله.

ولكن آخر هؤلاء الأئمة \_ حسب اعتقادهم \_ غائب منذ سنة (٢٦٠هـ)؛ ولذا فإن الاثنى عشرية تُحَرِّم أن يلي أحد منصبه في الخلافة حتى يخرج من مخبئه، فيقولون: «كل راية ترفع قبل راية القائم، فصاحبها طاغوت» (٢)، قال شارح «الكافي»: «وإن كان رافعها يدعوا إلى الحق» (٣).

وعلى هذا مضى شيعة القرون الماضية، وقد استطاعوا أن يأخذوا «مرسومًا إماميًا» وتوقيعًا من الغائب ـ على حد زعمهم ـ يسمح لشيوخهم أن يتولوا بعض الصلاحيات الخاصة به، لا كل الصلاحيات، وهذا التوقيع يقول: «أمًّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا...»(1)، كما مرً.

<sup>(</sup>۱) انظر: «أصل الشيعة وأصولها» (ص/٥٨).

<sup>(</sup>٢) «الكافي» مع شرحه للمازندراني (١٢/ ٣٧١).

<sup>(</sup>٣) «شرح جامع» للمازندراني (۱۲/ ۲۷۱).

<sup>(</sup>٤) «الكافي» مع شرحه «مرآة العقول» (٤/٥٥)، «إكمال الدين» (ص٥١)، «وسائل الشيعة» (٨١/١٠).

وواضح من خلال هذا النص أنه يأمرهم بالرجوع في معرفة أحكام الحوادث ـ الواقعة والجديدة ـ إلى شيوخهم؛ ولذا استقر الرأي عند الشيعة على أنَّ ولاية فقهائهم خاصة بمسائل الإفتاء وأمثالها، كما ينص عليه «توقيع المنتظر»، أما الولاية العامة التي تشمل السياسة وإقامة الدولة، فهي من خصائص الغائب، وهي موقوفة حتى يرجع من غيبته؛ ولذلك عاش أتباع هذا المذهب وهم ينظرون إلى خلفاء المسلمين على أنهم غاصبون مستبدون، ويتحسرون لأنهم قد استولوا على سلطان إمامهم، ويدعون الله في كل لحظة أن يعجل بفرجه حتى يقيم دولتهم، ويتعاملون مع الحكومات القائمة بمقتضى عقيدة التقيَّة عندهم، لكن غيبة الحُجّة طالت، وتوالت قرون قاربت الاثنى عشر دون أن يظهر، والشيعة محرومون من دولة شرعية حسب اعتقادهم، فبدأت فكرة القول بنقل وظائف المهدي للفقيه تداعب أفكار المتأخرين منهم.

وقد أشار الخميني إلى أن شيخهم النراقي (ت ١٢٤٥هـ)(١) والنائيني (ت ١٣٥٥هـ)(١) والنائيني (ت ١٣٥٥هـ)(٢) قد ذهبا إلى أنَّ للفقيه جميع ما للإمام من الوظائف والأعمال في مجال الحكم والإدارة والسياسة(٢)، ولم يذكر الخميني أحدًا من شيوخهم نادى بهذه الفكرة قبل هؤلاء، ولو وجد لذكره؛ لأنه يبحث عما يبرر مذهبه.

فإذن عقيدة عموم ولاية الفقيه لم توجد عند الاثنى عشرية قبل القرن الثالث عشر، وقد التقط الخميني هذا الخيط الذي وضعه مَن قبلَه وراح ينادي بهذه الفكرة، وضرورة إقامة دولة برئاسة نائب الإمام؛ لتطبيق المذهب الشيعى، فهو يقول:

<sup>(</sup>۱) أحمد بن محمد مهدي النراقى الكاشاني (۱۱۸۵ ـ ۱۲٤٥ هـ).

<sup>(</sup>٢) حسين بن عبد الرحمن النجفي النائيني (١٢٧٣ ـ ١٣٥٥ هـ).

<sup>(</sup>٣) «الحكومة الإسلامية» للخميني (ص٧٤).

"واليوم ـ في عهد الغَيبة ـ لا يوجد نص على شخص معين يدير شئون الدولة، فما هو الرأي؟ هل تترك أحكام الإسلام معطلة؟ أم نرغب بأنفسنا عن الإسلام؟ أم نقول: إن الإسلام جاء ليحكم الناس قرنين من الزمان فحسب ليهملهم بعد ذلك؟ أو نقول: إن الإسلام قد أهمل أمور تنظيم الدولة؟ ونحن نعلم أن عدم وجود الحكومة يعني ضياع ثغور الإسلام وانتهاكها، ويعني تخاذلنا عن أرضنا، هل يسمح بذلك في ديننا؟ أليست الحكومة تعني ضرورة من ضرورات الحياة؟".

ويقول في موضع آخر: "قد مرَّ على الغَيبة الكبرى لإمامنا المهدي أكثر من ألف عام، وقد تمرُّ ألوف السنين قبل أن تقتضي المصلحة قدوم الإمام المنتظر في طول هذه المدة المديدة، هل تبقى أحكام الإسلام معطلة يعمل الناس من خلالها ما يشاءون؟ ألا يلزم من ذلك الهرج والمرج؟ القوانين التي صدَع بها نبي الإسلام على وجهد في نشرها وبيانها وتنفيذها طيلة ثلاثة وعشرين عامًا، هل كان كل ذلك لمدة محدودة؟ هل حدد الله عمرَ الشريعة بمائتي عام مثلا؟ الذهاب إلى هذا الرأي أسوأ في نظري من الاعتقاد بأن الإسلام منسوخ»(٢).

ثم يقول: «إذن فإن كل من يتظاهر بالرأي القائل بعدم ضرورة تشكيل الحكومة الإسلام، ويدعو إلى تعطيلها وتجميدها، وهو ينكر بالتالي شمول وخلود الدين الإسلامي الحنيف»(٣).

فالخميني يرى لهذه المبررات التي ذكرها ضرورة خروج الفقيه الشيعي

<sup>(</sup>١) «الحكومة الإسلامية» (ص٤٨).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ص٢٦).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (ص٢٦، ٢٧).

وأتباعه؛ للاستيلاء على الحكم في بلاد الإسلام نيابة عن المهدي، وهو يخرج بهذا عن مقررات دينهم، ويخالف نصوص أثمته الكثيرة في ضرورة انتظار الغائب، وعدم التعجيل بالخروج (١)، بل إن أحد آياتهم ومراجعهم في هذا العصر يقول: «وقد توافرت عنهم عليه حرمة الخروج على أعدائهم وسلاطين عصرهم»(٢). ذلك أن منصب الإمامة لا يصلح عندهم إلا للمنصوص عليه من عند الله، ولا يعني رضاهم بهذه الحكومات.

وهذه المبررات التي ساقها الخميني لبيان ضرورة إقامة الدولة الشيعية، ونيابة الفقيه عن المهدي في رئاستها، كان ينبغي أن توجّه وجهة أخرى، لو كان لشيوخ الشيعة صدق في القول ونصح لأتباعهم، هذه الوجهة هي نقد المذهب من أصله الذي قام على خرافة الغيبة وانتظار الغائب، والذي انتهى بهم إلى هذه النهاية.

وعلى كُلَّ فهذه شهادة مهمة وخطيرة من هذا الحجة والآية على فساد مذهب الرافضة من أصله، وأن إجماع طائفته كل القرون الماضية كان على ضلالة، وأن رأيهم في النَّص على إمام معين ـ والذي نازعوا من أجله أهل السنة طويلًا وكفروهم، أمر فاسد أثبت التاريخ والواقع فساده بوضوح تامً،

<sup>(</sup>۱) فعقيدة الانتظار من أصول شيعتهم السابقين، وقد عقد شيخهم النعماني بابًا لها في كتابه «الغيبة» (ص٢٢٩)، وجاءت رواياتهم كثيرة في هذا الباب مثل: «كونوا أحلاس بيوتكم؛ فإن الفتنة على من أثارها» «الغيبة» للنعماني (ص١٣١). «أوصيك بتقوى الله، وأن تلزم بيتك، وإياك والخوارج منا؛ فإنهم ليسو على شيء ولا إلى شيء»، قال المجلسي: «والخوارج منّا، أي مثل زيد وبني الحسن» «بحار الأنوار» (٢٥/ ١٣٦)، «الغيبة» للنعماني (ص١٢٩). فأنت ترى أن أصولهم تمنع الخروج، ولو كان عن طريق أهل البيت؛ كزيد وبني الحسن، فكيف بمن عداهم من شيوخ المعالية المعالية

 <sup>(</sup>٢) محمد الحسيني البغدادي النجفي (يلقب بالآية العظمى، والمرجع الديني الأعلى) في كتابه
 وجوب النهضة لحفظ البيضة (ص٩٣).

وها هم يضطرون للخروج عليه بقولهم (بعموم ولاية الفقيه)، بعد أن تطاول عليهم الدهر، ويئسوا من خروج مَن يسمونه صاحب الزمان، فاستولوا حينئذ على صلاحياته كلها، وأفرغ الخميني كل مهامه ووظائفه لنفسه ولبعض الفقهاء من بني جنسه ودينه؛ لأنه يرى ضرورة تولي مهام منصب الغائب في رئاسة الدولة، ومن أجل إقناع طائفته بهذا المبدأ ألف كتابه «الحكومة الإسلامية» أو «ولاية الفقيه».

وهو لا يوافق على ولاية كل أحد أمور الدولة، بل يخصص ذلك بفقهاء الشيعة، ويحصر الحكم والسلطان بهم، حيث يقول: «وبالرغم من عدم وجود نص على شخص من ينوب عن الإمام علي الله على شخص من ينوب عن الإمام الله حال غيبته، إلّا أنّ خصائص الحاكم الشرعي موجودة في معظم فقهائنا في هذا العصر، فإذا أجمعوا أمرهم، كان في ميسورهم إيجاد وتكوين حكومة عادلة منقطعة النظير»(١).

وأقول: إذا كانت حكومة الآيات والفقهاء لا مثيل لها في العدل \_ كما يقول \_ فما حاجتهم لخروج المنتظر إذًا؟ وهو يرى أن ولاية الفقيه الشيعي كولاية رسول الله على يقول: "فالله جعل الرسول وليًّا للمؤمنين جميعًا، ومن بعده كان الإمام على وليًّا، ومعنى ولايتهما أن أوامرهما الشرعية نافذة في الجميع" (٢). ثم يقول: "نفس هذه الولاية والحاكمية موجودة لدى الفقيه، بفارق واحد هو أن ولاية الفقيه على الفقهاء الآخرين لا تكون بحيث يستطيع عزلهم أو نصبهم؛ لأن الفقهاء في الولاية متساوون من ناحية الأهلية" (٣). فنظرية الخميني \_ كما ترى \_ ترتكز على أصلين:

<sup>(1) «</sup>الحكومة الإسلامية» (ص٤٨، ٤٩).

<sup>(</sup>٢) «الحكومة الإسلامية» (ص٥٥).

<sup>(</sup>٣) الموضع نفسه من المصدر السابق.

الأول: القول بالولاية العامة للفقيه.

الثاني: أنه لا يلي رئاسة الدولة إلا الفقيه الشيعي.

وهذا خروج عن دعوى تعيين الأئمة، وحصرهم باثني عشر؛ لأن الفقهاء لا يُحصرون بعدد معين، وغير منصوص على أعيانهم، فيعني هذا أنهم عادوا لمفهوم الإمامة حسب مذهب أهل السنة (إلى حدٍّ ما)(١)، وأقرُّوا بضلال أسلافهم وفساد مذهبهم بمقتضى هذا القول.

لكنهم يعدّون هذا المبدأ ـ ولاية الفقيه ـ نيابة عن المهدي حتى يرجع، فهم لم يتخلوا عن أصل مذهبهم؛ ولهذا أصبح هذا الاتجاه ـ في نظري ـ لا يختلف عن مذهب البابية؛ لأنه يزعم أن الفقيه الشيعي هو الذي يمثل المهدي، كما أن (الباب) يزعم ذلك، ولعل الفارق أن الخميني يعد كل فقهائهم أبوابًا، وإن شئت قل: إن هذا المبدأ أخرج «المهدي المنتظر» عند الروافض؛ لأن صلاحياته ووظائفه أناطها بالفقيه، بل إنَّ هذا المبدأ لم يُخرِج (مهديًّا) واحدًا، بل أخرج العشرات؛ لأن كثيرًا من شيوخهم وآياتهم لهم الأحقيَّة بهذا المنصب، يقول الخميني: «إن معظم فقهائنا في هذا العصر تتوفر فيهم الخصائص التي يقول الخميني: «إن معظم فقهائنا في هذا العصر تتوفر فيهم الخصائص التي تؤهلهم للنيابة عن الإمام المعصوم»(٢).

وبمقتضى هذه النيابة يكون أمرهم كأمر الرسول حيث يقول: «هم الحجة على الناس، كما كان الرسول على خجة عليهم، وكل من يتخلف عن طاعتهم، فإن الله يؤاخذه ويحاسبه على ذلك»(٣). ويقول: «وعلى كلَّ، فقد فوَّض

<sup>(</sup>١) أقول: إلى حد ما، لأنهم خرجوا من حصر الإمامة بالشخص إلى حصرها بالنوع وهو الفقيه الشيعي.

<sup>(</sup>۲) «الحكومة الإسلامية» (ص١١٣).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (ص٨٠).

إليهم \_ يعني إلى شيوخ الروافض \_ الأنبياء جميع ما فُوِّض إليهم، وائتمنوهم على ما ائتُمنوا عليه (١).

بل أشار إلى أن دولة الفقيه الشيعي كدولة مهديهم الموعودة، وقال: «كل ما يفقدنا (٢) هو عصا موسى، وسيف علي بن أبي طالب على الله المعلمة الجبارة، وإذا عزمنا على إقامة حكم إسلامي سنحصل على عصى موسى، وسيف على بن أبي طالب (٤).

والجمع بين عصا موسى وسيف علي بن أبي طالب قد يكون كناية \_ فيما يبدو لي \_ عن تعاون اليهود مع الروافض ، وهذا ما ثبت تاريخيًّا ووقع بعضه في دولتهم الحاضرة، كما في فضائح صفقات الأسلحة، والتعاون السري بينهما الذي تناقلته وكالات الأنباء واشتهر أمره.

والخميني يقرر أن تشكيل الحكومة الشيعية لم يقع من شيعته الماضين حيث يقول: «في السابق لم نعمل ولم ننهض سوية لتشكيل حكومة تحطم الخائنين المفسدين» (٥).

ويقول: «ولم تسنح الفرص لأثمتنا للأخذ بزمام الأمور وكانوا بانتظارها حتى آخر لحظة من الحياة، فعلى الفقهاء العدول أن يتحينوا هم الفرص وينتهزوها من أجل تنظيم وتشكيل حكومة ...»(١٠).

<sup>(</sup>١) الموضع نفسه من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) يريد أن يقول: كل ما نفقده، أو: ينقصنا.

 <sup>(</sup>٣) وهذه من مواريث المهدي عن الأنبياء والأئمة، انظر «أصول الكافي» (١/ ٢٣١).

<sup>(3) «</sup>الحكومة الإسلامية» (ص١٣٥).

<sup>(</sup>٥) «الحكومة الإسلامية» (ص٤٠).

<sup>(</sup>٦) «الحكومة الإسلامية» (ص٥٥).

وقد قامت حكومات شيعية، ولكنها ليست محكومة من قبل «الآيات» و «نواب المعصوم»، ولذا عدوا حكومتهم الحاضرة أول دولة إسلامية (يعني: شيعية). قال بعض الروافض: «إن الخميني أسس الجمهورية الإسلامية العظمى في إيران لأول مرة في تاريخ الإسلام، وحقق حلم الأنبياء والرسول الأعظم على والأئمة المعصومين على الأعظم الأنباء والرسول.

ويرى آيتهم «الطالقاني» أن حكومة الرسول على وخلفائه لا تصل إلى مقام دولتهم، وأنها تمهيد لقيامها، حيث يقول: «إننا نعتقد أن الجمهورية الإسلامية هي المؤهلة للحياة في هذا الزمان، ولم تكن مؤهلة للحياة في فجر الإسلام.

إن التحولات الاجتماعية والسياسية التي شهدها العالم منذ الرسول والخلفاء الراشدين وحتى اليوم هي التي توفر الأساس الموضوعي لقيام الجمهورية الإسلامية»(٢).

فأنت ترى أن طبيعة النظرة الشيعية تجنح دائمًا إلى الغلو وتقديس الأشخاص، والتطرف في الاعتقادات... كما ترى في نظرة طالقاني إلى جمهورية خميني، بل ادعى بعضهم أن خميني قد بشر به أثمتهم من قبل (٣).

هذا وسيأتي في البروتوكولات نقل ما ترويه الشيعة عن سيرة مهديهم بعد عودته من غيبته \_ حسب اعتقادهم \_ ، وأنه لا هم له ولا عمل إلا القتل والانتقام، حتى يقولون: إنه بعث «بالجفر الأحمر» وبالذبح وإنه يخص العرب بمجازره... إلخ.

أحمد الفهري (ويلقبونه بالعلامة) في تقديمه لكتاب «سر الصلاة» للخميني (ص١٠).

<sup>(</sup>٢) نشرت ذلك «جريدة السفير» اللبنانية بتاريخ ٣١/ ٣/ ٩٧٩ م، وقد نقل ذلك محمد جواد مغنية، واعتبره فهمًا جديدًا للجمهورية الإسلامية، لا يقوله إلا من عاش الإسلام بقلبه وعقله. وانظر «الخميني والدولة الإسلامية» (ص١١٣).

<sup>(</sup>٣) «الخميني والدولة الإسلامية» لمحمد جواد مغنية (ص٣٨، ٣٩).

ونجد اليوم هذه السيرة المزعومة قد بدت ملامحها في دولة الآيات فور ظهورها، حيث بدأ الخميني وأعوانه مشروع دولة المهدي بمجازرهم الرهيبة في داخل إيران وخارجها.

والحقيقة أن واضعي روايات القتل العام الموعود بعد خروج الغائب المفقود يدركون أن مسألة الغيبة والمهدية لا تعدوا أن تكون وهمًا من الأوهام، ولكنهم يعبرون عما تُكِنَّه صدورهم، وتجيش به نفوسهم من أحقاد، وكذلك معظم شيوخ الشيعة غالبهم زنادقة يعرفون أن المهدي خرافة، ولذلك فهم إذا واتتهم فرصة لتحقيق أمانيهم في قتل المسلمين اهتبلوها، ولم ينتظروا فيها خروج مهديهم؛ لأنهم يعرفون أنه لن يخرج أبدًا؛ لأنه لم يوجد أصلًا.

ولا أدل على ذلك من أن الخميني نفسه قبل قيام دولتهم يقرر في كتابه «تحرير الوسيلة» أنه لا يجوز بسبب غيبة مهديهم البدء في الجهاد فيقول:

«في عصر غيبة ولي الأمر وسلطان العصر عجل الله فرجه الشريف يقوم نوابه وهم الفقهاء الجامعون لشرائط الفتوى والقضاء مقامه في إجراء السياسات وسائر ما للإمام عليك إلا البدء بالجهاد»(١).

ولكنه حينما أقام دولته قرر في دستورها: «أن جيش الجمهورية الإسلامية وقوات حرس الثورة الإسلامية لا يتحملان فقط مسئولية حفظ وحراسة الحدود، وإنما يتكفلان أيضًا بحمل رسالة عقائدية؛ أي: الجهاد في سبيل الله، والنضال من أجل توسع حاكمية قانون الله في كافة أرجاء العالم»(٢).

 <sup>(</sup>۱) «تحرير الوسيلة» (۱/ ٤٨٢).

<sup>(</sup>٢) «الدستور لجمهورية إيران الإسلامية» (ص١٦)، منشورات مؤسسة الشهيد. وانظر الطبعة الأخرى من الدستور التي أصدرتها وزارة الإرشاد الإيرانية (ص١٠).

فأنت ترى التناقض واضحًا، فهو في "تحرير الوسيلة" يجعل الجهاد من وظائف المهدي، وفي دستور دولتهم بعد قيامها يجعل الجهاد منوطًا بجيشها، ومن وظائف الفقيه، وذلك بمقتضى مذهبه الجديد في ولاية الفقيه، والتي نقل فيها صلاحيات المهدي كلها للشيخ الشيعي.

وقد نص أيضًا على ذلك دستورهم فقال: «في زمن غيبة الإمام المهدي \_ عجل الله فرجه \_ تعتبر ولاية الأمر وإمامة الأمة في جمهورية إيران الإسلامية بيد الفقيه ...»(١).

ولذلك بعد قيام دولتهم أول ما بدءوا به قتال الشعوب الإسلامية بجنودهم، وبالمنظمات التابعة لهم في الولاء في بعض أقطار المسلمين، ومع ذلك يزعم الخميني أحيانًا أن هذا يدخل في نطاق الدفاع، والتأويل ليس له حدود، فيقول: "إننا لا نريد أن نرفع السلاح ونهاجم أحدًا، فالعراق يهاجمنا منذ مدة، بينما نحن لا نهاجمه، وإنما ندافع فقط، فالدفاع أمر واجب»(٢).

ولكنه يقرر أنه يريد أن يصدر ثورته حيث يقول: "إننا نريد أن نصدّر ثورتنا الإسلامية إلى كافة البلاد الإسلامية")، وهو لا يريد التصدير السلمي فحسب، بل يريد فرض مذهبه على المسلمين بالقوة، وقد أشار إلى ذلك قبل أيام دولته، وقرر أن سبيل ذلك هو إقامة دولة شيعية تتولى هذا الأمر، فيقول: "ونحن لا نملك الوسيلة إلى توحيد الأمة الإسلامية (3)، وتحرير أراضيهم من يد المستعمرين، وإسقاط الحكومات العميلة لهم، إلّا أن نسعى إلى إقامة

<sup>(</sup>١) «دستور الجمهورية الإسلامية في إيران» (ص١٨)، ط/وزارة الإرشاد.

<sup>(</sup>۲) \*خطبة الخميني حول مسألة تحرير القدس والمهدي المنتظر» (ص٩ ، ١٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (ص١٠).

<sup>(</sup>٤) يعني: على مذهب الروافض.

حكومتنا الإسلامية، وهذه بدورها سوف تكلل أعمالها بالنجاح يوم تتمكن من تحطيم رءوس الخيانة، وتدمر الأوثان والأصنام البشرية التي تنشر الظلم والفساد في الأرض»(١).

وهؤلاء الروافض لا ينتقدون الحكومات لهذه الأسباب التي يذكرها؛ إذ لو كانت الحكومة أفضل حكومة على وجه الأرض لما نالت إلا سخطهم ومقتهم، إلّا أن تكون على مذهب الرفض، وحسبك في هذا نظرتهم إلى خلافة الخلفاء الثلاثة الراشدين رضوان الله عليهم.

ولا تزال مهمة المهدي الموعودة في قتل المسلمين، تظهر على ألسنة حججهم وآياتهم، وهذا مسلك الروافض مع المسلمين كلما حانت لهم فرصة، وقامت لهم سلطة، كما يشهد به التاريخ والواقع.

وإن هادنوا أحيانًا، وتظاهروا بالمسالمة؛ فتلك تقية إلى حين.

<sup>(</sup>١) «الحكومة الإسلامية» (ص٣٥).

#### معارضة بعض شيوخ الشيعة لمذهب عموم ولاية الفقيه

أثار مذهب الخميني \_ في نقله لوظائف مهديهم بالكامل للفقيه، وحصر الولاية به \_ ثائرة جملة من شيوخ الشيعة، ونشب صراع حاد بين الخميني وأحد مراجعهم الكبار عندهم وهو «شريعت مداري» (١) كما أعلن طائفة من شيوخهم معارضتهم لهذا المذهب (٢)، وقد تعجب شيخهم محمد جواد مغنية أن يذهب الخميني هذا المذهب، ويساوي في الصلاحيات بين المعصوم والفقهاء فقال:

قول المعصوم (٣) وأمره تمامًا كالتنزيل من الله العزيز العليم ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمَعْصُومِ حَقَ الطاعة والولاية الْمُوكَىٰ \* إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَىٰ \* وَمَىٰ هذا أن للمعصوم حق الطاعة والولاية على الراشد والقاصر والعالم والجاهل، وأن السلطة الروحية والزمنية مع وجوده ـ تنحصر به وحده لا شريك له، وإلا كانت الولاية عليه وليست له، علمًا بأنه لا أحد فوق المعصوم عن الخطإ والخطيئة إلا من له الخلق والأمر جل وعز.. أبعد هذا يقال: "إذا غاب المعصوم انتقلت ولايته بالكامل إلى

<sup>(</sup>۱) انظر: عبد الجبار العمر «الخميني بين الدين والدولة»، مبحث الخميني وشريعت مداري (ص) ۱٤٤) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق (ص ١٥٣، ١٥٤).

<sup>(</sup>٣) الأثمة عندهم معصومون كرسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>٤) النجم: آية: ٣.

الفقيه؟»<sup>(۱)</sup>.

فهذا في نظره غاية الغلو؛ إذ كيف يجعل حكم الفقيه كحكم المعصوم ثم يوضح ذلك بقوله: «حكم المعصوم منزه عن الشك والشبهات؛ لأنه دليل لا مدلول، وواقعي لا ظاهري... أما الفقيه فحكمه مدلول يعتمد على الظاهر، وليس هذا فقط، بل هو عرضة للنسيان وغلبة الزهو والغرور، والعواطف الشخصية، والتأثر بالمحيط والبيئة، وتغير الظروف الاقتصادية والمكانة الاجتماعية، وقد عاينت وعانيت الكثير من الأحكام الجائرة، ولا يتسع المجال للشواهد والأمثال سوى أني عرفت فقيهًا بالزهد والتقوى قبل الرياسة، وبعدها تحدث الناس عن ميله مع الأولاد والأصهار»(٢).

وهذه شهادة منه على قومه من فئة الشيوخ، وأنه ما أن تتاح لهم فرصة رئاسة حتى تزول الصورة التي يتظاهرون بها من الزهد والتعبد، وهؤلاء الشيوخ الذين هذا وصفهم، يرى الخميني أنهم هم الولاة على الأمة.

وأصحاب هذا الاتجاه المعارض لخط الخميني يرون: «أن ولاية الفقيه أضعف وأضيق من ولاية المعصوم» (٣)، فهي لا تتعدى ما ثبت في أخبارهم ـ كما يقولون ـ من «ولاية الفتوى والقضاء وعلى الأوقاف العامة، وأموال الغائب وإرث ما لا وارث له» (٤).

وقد استدل مغنية على هذا المذهب بجملة من أقوال شيوخهم الكبار عندهم، ونقض ما ساقه الخميني من أدلة لإثبات مذهبه، وبين أنها لا تدل

<sup>(</sup>١) «الخميني والدولة الإسلامية» (ص ٥٩).

<sup>(</sup>٢) «الخميني والدولة الإسلامية» (ص ٥٩، ٦٠).

<sup>(</sup>٣) «الخميني والدولة الإسلامية» (ص٦١).

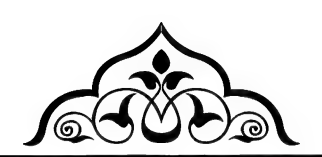
<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (ص٦٠).

على ما يريد من القول بعموم الولاية، ولا مجال لاستعراض ذلك، ولا فائدة منه، لكن الفائدة هنا أن الخميني يحكم على مذهب طائفته بمقتضى قولهم بقصور ولاية الفقيه عن الحكم والولاية، بأن هذا يعطل أحكام الإسلام، وأنه بمثابة القول بنسخ الدين، لكن الخميني لا ترتقي أدلته في تأييد مذهبه إلى ما يريد فتبقى أحكامه على مذهب طائفته صادقة، وأنه مبني على ما يخالف أصول الشرع، ومنطق العقل وطبيعة الأشياء.

والاتجاه المخالف للخميني يرجع أمر الولاية إلى عموم الناس، ولا يخصها بشيوخ الشيعة، بل يبقى هؤلاء الشيوخ في وضعهم الذي وضعوا فيه وولايتهم الخاصة حتى يخرج الغائب فيتولى أمور الدين والدنيا.

وهذه بلغة هذا العصر فصل الدين عن الدولة، فصار المذهب دائرًا بين غلو في الفقيه، أو دعوة إلى فصل الدين عن الدولة، وهكذا كل مذهب باطل لا بد أن يخرج أمثال هذه التناقضات. وكلا الرأيين استقرا على بطلان المذهب في دعوى النص والتعيين؛ لأن كليهما لم يحدد الرئيس بشخص معين، إلا التعيين الشكلي للغائب المفقود والذي لن يعود؛ لأنه لا حقيقة له في الوجود.



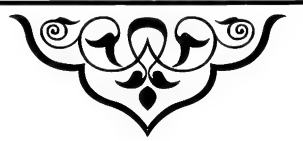


نصوص البروتوكولات

القسم الأول

بروتوكولات القتل والتخريب

والسرقة والاغتيالات



# الفصل الأول

# خطط العدوان على الحجاج الآمنين

#### ١ . قتل الحجاج بين الصفا والمروة

النص:

«كأني بحمران بن أعين وميسر بن عبد العزيز يخبطان الناس بأسيافهما بين الصفا والمروة»(١).

هذا «البروتوكول» من أعمال مهديهم المنتظر والذي يترقبون خروجه منذ مئات السنين، ويحلمون بتحقيق أعماله \_ ومنها هذا العمل \_ من قديم الزمان وسيقوم بتنفيذ هذا «البروتوكول» القائلون بعموم ولاية الفقيه المتضمن نقل أعمال مهديهم ووظائفه إلى الفقيه الشيعي ليتولى جميع أعماله وينفذ كل مهامه بعد أن طالت غيبته وتمادى احتجابه وأيسوا من خروجه. فلقد تولى خميني إقامة الدولة ورئاستها نيابة عن المهدي، وهذا من أعظم المحرمات في المذهب الإثني عشري (٢).

ومع ذلك انتهكه، وخالف أسلافه وأصول مذهبه، فكيف بما دون ذلك

<sup>(</sup>١) (بحار الأنوار) للمجلسي (٥٣/ ٤٠)، وعزاه إلى «الاختصاص» للمفيد.

<sup>(</sup>٢) انظر: (٣٦ - ٣٦) من هذا الكتاب.

من أعمال؟ لعل من أهونها عليهم قتل المخالفين لهم، وهم سائر المسلمين، ولذلك شرع في مذهبهم مبدأ الغيلة \_ كما سيأتي الحديث عنه \_ في فترة الغيبة نفسها، أما القتل العام الشامل المكشوف فهو عندهم مرهون بعودة الغائب، لكن خميني أظهر هذا الغائب، بصورة الفقيه الشيعي وبدأ بنفسه في تنفيذ مجازره باسم النيابة العامة عن المهدي، والناس كانوا ينظرون إلى ما يقوله الروافض عن مهديهم وعودته نظرة استخفاف لكونه معدومًا لا وجود له، لكن المذهب الجديد في ولاية الفقيه حوَّله إلى حقيقة.

البروتوكول الذي بين يدي القارئ من نصوصهم السرية المقدسة، ولم يظهر إلا في الأزمان المتأخرة (١) بعد أن صارت لهم قوة وشوكة.

وهو نص خطير، وحلم رافضي قديم، كان الآيات يمنون أتباعهم بحصوله، فكان الروافض يترقبون وقوعه بين حين وآخر، ولا شك بأن هذا النص وأمثاله يعبر عن تطلعاتهم، ويصور أحلامهم وأهدافهم في القيام بمجازر دموية في الأمة الإسلامية، وتختار هذه الفئة الحاقدة لذلك أشرف موقع وهو بيت الله الحرام - كما ترى - فهي تَعِدُ الأتباع بحدوث هذه الملحمة في المستقبل حتى تسمي بعض أعيانهم الذين يقومون بالقتل لكنها توقف العمل بهذا البروتوكول السري، ريثما تقوم لهم دولة.

وكانوا يقولون لأتباعهم بأنه سيكون لهم دولة في آخر الزمان يحققون بواسطتها هذه الأعمال والخطط، فهم يقولون: «إن دولتنا آخر الدول»(٢).

<sup>(</sup>١) وقد كان شيوخهم ـ قديمًا ـ إذا كتبوا في الغَيبة صدروا كتبهم بنصوصهم التي تأمر بكتمان أسرارهم عمن ليس من أهلها. انظر مثلًا كتاب «الغيبة» للنعماني ـ من شيوخهم في القرن الثالث ـ والذي قال في مقدمته: «وجعلته أبوابًا صدَّرتُها بذكر ما روي في صون سرَّ آل محمد عمن ليس من أهله». «الغيبة» (ص١٧).

<sup>(</sup>۲) «الإرشاد» للمفيد (ص٤٤٣)، «أعلام الورى» للطبرسي (ص٤٣٢).

والخطورة الكبرى التي ينبغي أن يعرفها المسلمون جميعًا أن هذا سيجري اليوم تطبيقه بموجب المذهب الجديد لدولة الآيات.

فهذا البروتوكول سينفذ بحكم مبدأ عموم ولاية الفقيه، المتضمن نقل أعمال مهديهم إلى الفقيه الشيعي.

ولا شك بأن تحديد موضع القتل العام بالمسجد الحرام وبين الصفا والمروة يدل دلالة أكيدة أن المقصود بالقتل هم المسلمون بل حجاج بيت الله الحرام، وأن هذا ما يحلمون به ويخططون له.

وما جرى على أرض البلد الطاهر في العام المنصرم (١٤٠٧ هـ) هو فيما يبدو تمهيد لهذه الخطوة، وتخطيط لهذا العمل، ولكن خيب الله سبحانه آمالهم (١).

كما أن ما قام به القرامطة من قتل الناس في الحرم هو تطبيق لهذا المبدأ. كما تجد أخبار ذلك في حوادث سنة (٣١٧ هـ) في كتب التاريخ.

<sup>(</sup>١) هذا ما كان عند الطبعة الأولى للكتاب، ثم وقع بعد ذلك في عام (١٤٠٩ هـ) حوادث التفجيرات التي ذهب ضحيتها بعض الحجاج الآمنين، وكشف الله سبحانه الجناة وتبين أن جميعهم من الرافضة تصديقًا لما قلناه عنهم، والله المستعان في الدفاع عن بيته المطهر وعليه التكلان في كشف شر هؤلاء الزنادقة.

#### ٢ . قطع أيدي وأرجل المشرفين على الحرم

يقول النص: «كيف بكم \_ يعني: الحجبة على الكعبة كما يعبر النص \_ لو قد قطعت أيديكم وأرجلكم وعلقت في الكعبة، ثم يقال لكم: نادوا نحن سراق الكعبة؟»(١).

ونص ثان يقول: «إذا قام المهدي هدم المسجد الحرام، وقَطَعَ أيدي بني شيبة وعلقها بالكعبة وكتب عليها: هؤلاء سرقة الكعبة»(٢).

ونص ثالث يقول: «يجرد السيف على عاتقه ثمانية أشهر يقتل هرجًا، فأول ما يبدأ ببني شيبة فيقطع أيديهم ويعلقها في الكعبة وينادي مناديه: هؤلاء سراق الله، ثم يتناول قريشًا فلا يأخذ منها إلا السيف ولا يعطيها إلا السيف»(٣).

هذه النصوص وضعت في الغالب في القرن الثاني تقريبًا بدليل إسنادها إلى جعفر المتوفى سنة (١٤٨ هـ)، ويحتمل أنها موضوعة بعده.

وعلى أية حال فهي تصور الرغبة الكامنة في نفوس هذه الفئة بالانتقام من صلَّاح المسلمين وجيل التابعين الذين يجاورون في الحرم وتخص منهم من يتولى الإشراف على شؤون الحرمين.

<sup>(</sup>۱) «الغيبة» للنعماني (ص١٥٦).

<sup>(</sup>٢) «الإرشاد» للمفيد (ص٤١١)، وانظر: «الغيبة» للطوسى (ص٢٨٢).

<sup>(</sup>٣) «الغيبة» (ص٢٠٩).

وهي أمنية يتمنون تحقيقها ويعدون أتباعهم بذلك عند ظهور دولتهم على يد قائمهم... ولما طالت غيبته أقاموا له دولة يحكمها الآيات باسم النيابة عنه مخالفين بذلك أصول المذهب الاثنى عشري الذي يأمر بالانتظار وينهى عن الخروج، ويكفر من يخالف ذلك، كما مر(۱).

ولكن لماذا يخصون بالتعذيب المشرفين على الحرمين، هل لأنهم ينظمون مسيرة الحج ويهيئون المشاعر لاستقبال زوار بيت الله، وهذا أمر يسوء هذه الفئة؛ لأنها تنشد الفوضى في هذه المشاعر، وتبحث عما يفرق هذه الجموع المجتمعة، ويفسد حجها، إذ أنها ترى في كعبة الله سبحانه منافسًا لمشاهدها وكعباتها \_ كما سيأتي \_ ؟ أم إنهم يخصونهم بهذه الملحمة لأنهم من العرب «من بني شيبة كما يقول النص». والجنس العربي يحظى في نصوصهم السرية المقدسة بكل رزيئة ومنقصة، ولذا يعدونه بمقتلة رهيبة شاملة لا تُبقي فيهم أحدًا، وذلك حين تقوم لهم دولة \_ كما سيأتي.

على أية حال، هو نص يكشف عن نوايا وأهداف هؤلاء الروافض حول حرم الله وحجاجه، والمشرفين عليه؛ إذ نصوصهم تتناول هذه الفئات جميعًا، فهل من مُدَّكِر قبل فوات الأوان ووقوع الواقعة؟

<sup>(</sup>١) انظر: (ص ٢٧) من هذا الكتاب.

## ٣ ـ سرقة أموال الحجاج واغتصابها كلما حانت الفرصة

يقول النص: «خذ مال الناصب حيثما وجدته وادفع إلينا الخُمس»(١).

وأهل السنة عندهم في عداد النواصب؛ لأن من قدم أبا بكر وعمر على علي فهو ناصبي، كما تؤكده أقوالهم وتنص عليه أخبارهم (٢). بل إن الزيدية عندهم ـ وهم شيعة ـ يعدون في سلك النواصب، ولذلك جاء في أخبارهم: «عن عمر بن يزيد قال: سألت أبا عبد الله عليه عن الصدقة على الناصب وعلى الزيدية؟ فقال: لا تصدق عليهم بشيء ولا تسقهم من الماء إن استطعت، وقال لي: الزيدية هم النصاب» (٣).

وذلك لأن زيد بن علي رحمه الله ترضى عن الشيخين، ولذا فإن شيخهم الطوسي يرد رواياته (٤) مع أنه من أثمة أهل البيت، وقد نص علماء المسلمين على أنه من الثقات (٥).

<sup>(</sup>۱) فتهذيب الأحكام، للطوسي (۱/ ٣٨٤)، فالسرائر، لابن إدريس (ص٤٨٤)، فوسائل الشيعة، للحر العاملي (٦/ ٣٤٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: «السرائر» (ص٤٧١)، «وسائل الشيعة» (٦/ ٣٤١، ٣٤٢)، «بشارة المصطفى» لشيخهم الطبري (ص٥١). وراجع أيضًا: «المحاسن النفسانية في أجوبة المسائل الخرسانية»، المسألة السادسة (ص١٣٨) وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) ﴿ رَجَالُ الْكُشِّي ۗ (ص ٢٢٨، ٢٢٩) رقم (٤٠٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الاستبصار» (ج١/ ص٦٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: «تهذيب التهذيب» (٣/ ٤٦٩، ٢٥٠).

وكذلك يلحقون به في الحكم سائر الزيدية الذين سلكوا مسلكه في الرضا بخلافة الشيخين والترضي عنهما، ويخرجونهم من زمرة التشيع، كما نص على ذلك شيخهم المفيد (١).

ولا يستثنون من ذلك أحدًا إلا من شاركهم في مشربهم في تكفير صحابة رسول الله ﷺ وهم الجارودية من الزيدية (٢).

وقالوا: «مال الناصب وكل شيء يملكه حلال» (٣)؛ لأنهم في منزلة الكفار عندهم، فهم يستحلون ممتلكات أهل السنة والشيعة المعتدلين وسائر الفرق الإسلامية، ويبيحون لأتباعهم الاستيلاء عليها إذا حانت الفرص وتيسر السبيل بحيث لا ينال الواحد منهم ضرر من جراء ذلك. جاء في كتب الفقه عندهم: «إذا أغار المسلمون على الكفار فأخذوا أموالهم، فالأحوط بل الأقوى إخراج خمسها من حيث كونها غنيمة ولو في زمن الغيبة، وكذا إذا أخذوا بالسرقة والغيلة» (٤).

«ولو أخذوا منهم بالربا أو بالدعوى الباطلة، فالأقوى إلحاقه بالفوائد المكتسبة فيعتبر فيه الزيادة عن مؤنة السنة، وإن كان الأحوط إخراج خمسه مطلقًا»(٥).

وينبغي أن يلاحظ لمعرفة أبعاد هذا النص أن جميع الفرق الإسلامية

<sup>(</sup>١) انظر: «أوائل المقالات» (ص٣٩).

<sup>(</sup>٢) الموضع نفسه من المصدر السابق.

 <sup>(</sup>٣) «تهذيب الأحكام» للطوسي (٢/ ٤٨)، «وسائل الشيعة» للعاملي (١١/ ٦٠).

<sup>(</sup>٤) «العروة الوثقى» للزيدي، وبهامشها تعليقات مراجع الشيعة في العصر الحاضر (٢/٣٦٧، ٣٦٨).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (٢/ ٣٦٨)، وانظر أيضًا: «هداية العباد» لشريعت مداري (ص١٦٨).

عندهم في حكم الكفار، حتى نقل شيوخهم إجماعهم على ذلك. قال المفيد: «واتفقت الإمامية على أن أصحاب البدع كلهم كفار»(١).

بل هم يعدونهم أشد كفرًا من اليهود والنصارى؛ لأن منكر إمامة الاثنى عشر عندهم أشد كفرًا من منكر نبوة أحد الأنبياء، كما قرره شيخهم ابن المطهر الحلى وغيره (٢).

ولذا قال شيخهم ابن بابويه رئيس المحدثين عندهم بأن منكر الإمام الغائب أشد كفرًا من إبليس<sup>(٣)</sup>، مع أن الإمام الغائب ينكره أكثر طوائف الشيعة المعاصرين لنشأة فكرة الغيبة، بل وأهل البيت الذين نشأت دعوى الغيبة في عهدهم<sup>(٤)</sup>.

أقول: إذا لاحظنا هذا وأن مفهوم الكافر عند الاثني عشرية يضم جميع المسلمين باستثناء طائفتهم فهذا يعني بكل وضوح أنهم ـ كما جاء في النص السابق ـ يبيحون الاستيلاء على أموال المسلمين بالإغارة، والسرقة والغيلة، ويستحلون أخذ أموالهم عن طريق الربا والدعاوي الباطلة.

وهذا تترجمه الأحداث التاريخية التي جرت منهم، كما يصدقه الواقع.

<sup>(</sup>١) «أوائل المقالات» (ص١٥).

<sup>(</sup>٢) «الألفين» (ص٣).

<sup>(</sup>٣) قاكمال الدين» (ص١٣).

<sup>(</sup>٤) انظر ـ مثلاً ـ ما جاء في «تاريخ الطبري» في حوادث (٣٠٢ هـ) (ج١٦/ ص٢٦، ٢٧)، ط/الحسينية، من إنكار مشايخ أبي طالب على رجل ادعى أنه محمد بن الحسن العسكري، وقولهم: إن الحسن لم يعقب.

وانظر ما نقلته كتب الشيعة نفسها من إنكار عائلة الحسن لدعوى الولد وعلى رأسها أخوه جعفر؛ ولذا تسميه الشيعة بجعفر الكذاب، واعترافهم بأن جعفرًا حبس جواري أخيه وحلائله حتى ثبت له براءتهن من الحمل. انظر: «الغيبة» للطوسي (ص٧٥)، «إكمال الدين» (ص٤٥١)، «الاحتجاج» (٢/٣١٦)، «سفينة البحار» (١/٦٣١)، «مقتبس الأثر» (١/٢٨٣).

فهم إذا قدروا على شيء من أموال المسلمين استحلوا أخذه ولو كان من أموال اليتامى والمستضعفين من مخالفيهم. ولذا قال الإمام الشوكاني: «وأما وثوب هذه الطائفة على أموال اليتامى والمستضعفين ومن يقدرون على ظلمه كائنًا من كان فلا يحتاج إلى برهان، بل يكفي مدعيه إحالة منكره على الاستقراء والتتبع فإنه سيظفر عند ذلك بصحة ما قلنا»(١).

وهذا البروتوكول \_ وهو الاعتداء على أموال المسلمين \_ يطبقه الرافضة كلما حانت لهم فرصة على صعيد الحرم، وبين الحجاج أو غيرهم، وقد يتيسر لهم الأمر في الحج أكثر حيث الاجتماع والأمان.

فليحذر كل حاج على ماله من كل رافضي ولو رآه في غاية التدين في الظاهر؛ لأن مذهبه يعد سرقة مخالفيه من سائر الفرق الإسلامية من القربات والصالحات.

<sup>(</sup>١) قطلب العلم» (ص٧٤).

# ٤ . القذف العام لحجاج بيت الله الحرام ما عدا طائفتهم

وتغرس بروتوكولاتهم في نفوس أتباعهم كره حجاج بيت الله حتى تعدهم كلهم زناة، وهذا النوع من التربية والتوجيه قد يكون له أثره في نوعية تعاملهم مع المسلمين في المشاعر.

تقول نصوصهم:

«إن الله يبدأ بالنظر إلى زوار الحسين بن علي عشية عرفة قبل نظره إلى أهل الموقف؛ لأن في أولئك \_ يعني: حجاج بيت الله \_ أولاد زنا، وليس في هؤلاء أولاد زنا»(١).

يعني أن زوار الحسين كلهم روافض وهم ليسوا أولاد زنا، في حين الحج يجمع مع الروافض سائر الأمة الإسلامية بمختلف مذاهبنا، وهؤلاء حسب معتقد الشيعة أولاد زنا، ولذلك جاء في «الكافي»: إن الناس كلهم أولاد بغايا ما خلا شيعتنا»(٢).

وقالوا:

«ما من مولود يولد إلا وإبليس من الأبالسة بحضرته، فإن علم أن المولود من شيعتنا أثبت من شيعتنا أثبت

<sup>(</sup>۱) «الوافي» المجلد الثاني (٨/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) «الكافي»، «الروضة» (ص١٣٥)، ط/ لكنو \_ ١٨٨٦ م، «بحار الأنوار» (٢٤/ ٣١١).

الشيطان أصبعه في دبر الغلام فكان مأبونًا، وفي فرج الجارية فكانت فاجرة»(١).

وعقد المجلسي في «البحار» بابًا لهذا الاعتقاد بعنوان: «باب: إنه يُدْعى الناس بأسماء أمهاتهم إلا الشيعة»، وذكر فيه اثنتا عشرة رواية (٢).

فهذا قذف شنيع للمسلمين جميعًا من فئة لعلها أقرب لهذا الوصف الذي ألصقته بالمسلمين وذلك بحكم قولها بالمتعة، والمتعة الدورية، وعارية الفرج، في نصوص كثيرة في كتبهم المقدسة فهي قول القائل: «رمتني بدائها وانسلت».

ولا شك بأن هذه النظرة إلى حجاج بيت الله عند هذه الفئة لا تثمر إلا الاستهانة بالحجاج والاستخفاف بحقوقهم، واستحلال الوقيعة فيهم وفي أعراضهم وأولادهم ودمائهم وأموالهم، ولعل ما يلمسه الحجيج من مضايقات من بعض الروافض في المشاعر إنما يصدر عن هذه التوجيهات الخفية ولو أتيحت لهم الفرصة كاملة لما أبقوا من أهل الإيمان والتوحيد باقية.

 <sup>«</sup>تفسير العياشي» (٢/ ٢١٨)، «البرهان» (٢/ ١٣٩).

<sup>(</sup>۲) «بحار الأنوار» (۷/۲۲۷).

## الفصل الثاني

# خطط العدوان على بيت الله الحرام

#### ١ - نزع الحجر الأسود من الكعبة

يقول النص:

«يا أهل الكوفة لقد حباكم الله عز وجل بما لم يحب أحد من فضل، مصلاكم بيت آدم وبيت نوح وبيت إدريس ومصلى إبراهيم ولا تذهب الأيام والليالي حتى ينصب الحجر الأسود فيه (١).

هذا وَعد من زنادقة العصور البائدة أن يقوموا بنقل الحجر الأسود إلى أماكن العبادات عندهم وهي الأضرحة والقبور، والتي يسمونها بالمشاهد، ويحدد هذا النص «الكوفة»: وهي الموطن الأول التي نسج فيها ابن سبأ اليهودي خيوط مؤامراته، ووضع فيها خليته الأولى، ولذا جاء في نصوص الروافض إنه لم يقبل دعوتهم من بلاد الإسلام إلا الكوفة (٢).

وهذه النصوص «إسقاطات» لرغبات مكبوتة، ونوازع خفية لهذه الزمرة الحاقدة، وهي لم تبق مجرد أمان ورغبات فحسب، بل انطلق منها تحرك

<sup>(</sup>۱) «الرافي» للفيض الكاشاني، باب فضل الكوفة ومساجدها، المجلد الثاني (١/ ٢١٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: قبحار الأنوار» (۱۰۰/۲۰۹، ۲۰۹/۲۰).

عملي في جمعيات سرية تجوب العالم الإسلامي ترفع شعارات أشبه بشعارات الماسون، مثل: «محبة أهل البيت»، و«الانتصار لظلم أهل البيت»، و«عودة الإمامة لأهل البيت»، مع أنهم قد انقطعت صلتهم بالآل منذ منتصف القرن الثالث تقريبًا، حيث يتبعون إمامًا لاوجود له، كما أن هذا البروتوكول قد تم تطبيقه على يد القرامطة حيث اقتلعوا الحجر الأسود (في أحداث سنة ٣١٧هـ) وحملوه إلى البحرين، ثم نقلوه بعد ذلك إلى «الكوفة»(١)، وقد بقي عندهم قرابة اثنتين وعشرين سنة (١). ولهذا حين ألف الإمام الخرقي رحمه الله (المتوفى سنة ٣٣٤) مختصره في الفقه في تلك الفترة العصيبة، قال حين جاء على ذكر مناسك الحج: «ثم تأتي الحجر الأسود إن كان فاستلمه»(٣).

قال صاحب «المغني»: «وقول الخرقي ـ إن كان ـ يعني إن كان الحجر في موضعه لم يذهب به كما ذهبت به القرامطة حين ظهروا على مكة» (٤).

وكل مؤمن يتأثر وتهتز مشاعره وهو يتصور هذا الحدث الرهيب، وهذا الإلحاد بظلم في بيت الله الحرام.

ولا يزال أحفاد القرامطة تراودهم أحلامهم لإعادة هذا الإلحاد؛ ومحاولاتهم لإثارة الفتن في حرم الله مرات، تنبئ عمّا تكنه صدورهم وما تنطوي عليه وثائقهم، فهل ينتبه المؤمنون إلى مكائد الباطنين؟ ولا يلدغ المؤمن من جحر مرتين.

<sup>(</sup>١) انظر: «الفرق بين الفرق» للبغدادي (ص٢٩٠، ٢٩١).

<sup>(</sup>٢) ورد بعد ذلك من الكوفة إلى مكة على يد أبي إسحاق إبراهيم بن محمد بن يحيى النيسابوري، شيخ نيسابور في عصره، وأحد العباد المجتهدين، المتوفى سنة (٣٦٢ هـ.).

<sup>(</sup>٣) «مختصر الخرقي» مع شرحه «المغنى» (٣/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» ( ٣/ ٢٧١).

وهناك خبيئة عجيبة هي أن نصوصهم تقول كما ينقل شيخهم وأحد آياتهم في هذا العصر: «إن المهدي يبدأ بغزو العالم انطلاقًا من الكوفة وذلك بإرسال السرايا وبث الجيوش المتكاملة للقيام بهذه المهمة»(١).

ولعل من أهداف إصرار الخميني على الاستمرار في محاربة الشعب العراقي تحقيق هذا الهدف... أليس هو الذي يتولى القيام بأعمال المهدي كاملة بحكم مذهبه الذي أعلنه وعارضه جملة من الشيعة فيه؟ وقبل الاحتلال قد يؤتى بالحجر من مكانه فالكوفة مركز الانطلاقة. كيف لا وهم يقولون في نصوصهم: "إن الكوفة حرم الله، وحرم رسوله على وحرم أمير المؤمنين وإن الصلاة فيها بألف صلاة والدرهم بألف درهم» (٢)؟

فيتوّجون هذا الفضل المزعوم \_ الذي هو نسج خيال رافضي موتور \_ بنقل الحجر. كفي الله المسلمين كيد الباطنيين وعدوانهم.

<sup>(</sup>۱) محمد باقر الصدر «تاريخ ما بعد الظهور» (ص٥٥).

<sup>(</sup>۲) «الوافي» المجلد الثاني (ج٨/ ص١٥).

# ٢ ـ هدم الحجرة النبوية، وإخراج الجسدين الطاهرين للخليفتين الراشدين وكسر المسجد النبوي (حسب تعبيرهم)

يقول النص: «وأجيء إلى يثرب، فأهدم الحجرة، وأخرج من بها وهما طريان فآمر بهما تجاه البقيع، وآمر بخشبتين يصلبان عليهما، فتورقان من تحتهما، فيفتتن الناس بهما أشد من الأولى»(١).

نص آخر يقول: "هل تدري ما يبدأ به القائم؟ \_ [يعني قائمهم الذي سيتولى الآيات القيام بكافة أعماله بحكم مذهبهم الجديد في ولاية الفقيه، ومنها هذا العمل وغيره من الأعمال التي ذكرنا نصوصها] \_ أول ما يبدأ به يخرج هذين \_ [يعني خليفتي رسول الله ﷺ] \_ رطبين غضين، فيحرقهما ويذريهما في الريح، ويكسر المسجد» (٢).

ونص ثالث يقول: «وهذا القائم... هو الذي يشفي قلوب شيعتك من الظالمين والجاحدين والكافرين فيخرج اللات والعزى \_ [يعنون خليفتي رسول الله أبا بكر وعمر رضي الله عنهما] \_ طريين فيحرقهما»(٣).

<sup>(</sup>۱) قبحار الأنوار» (ج٥٣/ ص١٠٤، ١٠٥).

<sup>(</sup>۲) قبحار الأنوار» (ج۲٥/ ص٣٨٦).

<sup>(</sup>٣) اعيون أخبار الرضاء (١/ ٥٨)، ابحار الأنوار، (٢٥/ ٣٤٢).

وهذه النصوص تكشف بشكل جلي واضح، أن جيوشهم إذا وصلت إلى المدينة المنورة النبوية \_ حفظ الله حرمه، وخيب آمالهم \_ فإن أول أعمالها هو هدم الحجرة النبوية، ونبش القبرين الطاهرين، لا لشيء إلا للتشفي والانتقام، وما أعظم هذه الأحقاد التي تريد التشفي من أموات مضى على موتهم مئات السنين! هل يوجد مثيل لهذا الحقد في عالمًا الإنسان على امتداد التاريخ؟! ولا شك بأن من يتمنى أن يفعل مثل هذا بالأموات، فإن أمنيته أيضًا وحنقه على الأحياء (ممن يترضى عن الشيخين) ورغبته في الانتقام منهم والتشفي بقتلهم أشد، كما قال بعض السلف: «لا يغل قلب أحد على أحد من أصحاب رسول الله ﷺ، إلا كان قلبه على المسلمين أغل»(۱).

وحسبك أن تعلم أنهم يرون أن من يزعم لأبي بكر وعمر الإسلام فهو عندهم في عداد الكافرين (٢)، فهذه أمانيهم عبرت عنها نصوصهم أبلغ تعبير وهم يتطلعون لتحقيق هذه الأماني، فقد بدت البغضاء من أفواههم، وما تخفي صدورهم أكبر، وما نقلته الأخبار عن محاولاتهم لنبش بعض قبور الصحابة في البقيع هو تطبيق لبعض هذه الخطط.

وما يصرح به آياتهم من تهديد باحتلال الحرمين ـ كما سيأتي ـ هو لتحقيق هذا الهدف وغيره، ثم تحاول بروتوكولاتهم أن تصور ردة الفعل الإسلامية لهذا العمل الإجرامي ضد خلفاء رسول الله على التوطن أتباعهم على قبولها وامتصاصها بحيث لا تؤثر على استمرار المذابح الدموية منهم، حيث تشير بعض بروتوكولاتهم إلى أثر النبش والتخريب عند المسلمين

<sup>(</sup>١) «الإبانة» لابن بطة (ص٤١).

 <sup>(</sup>۲) وقد جاء في «أصول الكافي» (ج١/ ص٣٧٣)، وانظر: «تفسير العياشي» (١/ ١٧٨)، «البرهان» للبحراني (١/ ٢٩٣)، «بحار الأنوار» (٢١٨/٨).

فتقول... ثم يحدث حدثًا فإذا فعل ذلك قالت قريش: اخرجوا بنا إلى هذا الطاغية، فوالله، لو كان محمديًّا ما فعل، ولو كان علويًّا ما فعل، ولو كان فاطميًّا ما فعل (١).

قال شيخهم وفخرهم المجلسي: «لعل المراد بأحداث الحدث إحراق الشيخين الملعونين، فلذا يسمونه علي بالطاغية» (٢).

انظر إلى تعليق شيخهم المجلسي وتفسيره للحدث الذي يحدثه مهديهم (أو نائبه) والذي يثير ثائرة المسلمين، تجده يقرر أن الحدث يعني إحراق قبر رسول الله وصاحبيه الذي يخصهما هذا الأفاك باللعن، وهذا المجلسي هو قدوتهم وعمدتهم ومن يعتمد قوله \_ كما يقولون \_ سواد الشيعة اليوم (٣)، ولذا يصفونه برئيس الفقهاء والمحدثين وملاذ المحدثين في كل الأعصار ومعاذ المجتهدين في جميع الأمصار، وأعظم أعاظم الفقهاء والمحدثين، وأفخم أفاخم علماء أهل الدين (٤).

وهو يقرر هذا بكل صراحة وبلا تقية أو مصانعة؛ لأنه يعيش في ظل الدولة الصفوية التي حمته، ففاض لسانه بما ينطوي عليه قلبه وقلوب زمرته، فهو يتحدث عن حلمهم حول الحجرة النبوية الطاهرة، والحريق الذي يعدون أتباعهم بإشعاله فيها، ويحدثهم بذلك، وكأنه أمر سيقع لا محالة.

<sup>(</sup>١) «تفسير العياشي» (٢/٥٨)، «بحار الأنوار» (٢٥/ ٣٤٢).

<sup>(</sup>۲) «بحار الأنوار» (۲۵/۳٤٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الفيض القدسي» (ص ١٩، ٢٠) المطبوع مع «بحار الأنوار» (ص١٠٥).

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السابق (ص ٢١، ٢٢، ٢٧). والمجلسي من مؤسسي الغلو في دينهم، حتى قال صاحب «التحفة الاثنى عشرية» بأنه لو سمي دين الشيعة دين المجلسي، لكان في محله، ولذا قالوا بأنه لم يوجد له في عصره ولا قبله قرين في ترويج دينهم ومذهبهم. انظر: «الفيض القدسي» (ص ١٧).

ويبدو أن هذا الشعور أتاحته له فرصة وجوده في دولة شيعية هي الدولة الصفوية، وإن لم يحكمها آياتهم، لكن كان لهم فيها تمكن ونفوذ.

وهذا هو شعور كل رافضي من هذه الفئة، فهو كما يرى القارئ يقرر لأتباعه هذه الوعود، وكأنه يزف لهم البشرى بتحقيق أغلى أمانيهم، فهل توجد بعد هذا طائفة أشد مناوأة وعداوة لمقدسات المسلمين من هذه الطائفة؟

وباسم ولاية الفقيه يعلن اليوم البدء في تحقيق أعمال دولة المهدي بدعوى النيابة الكاملة عنه، والمسلمون لا يعلمون شيئًا من مخاطر هذه الدعوى؛ لأنهم لا يعرفون هذه الأسرار، ولا يعلمون شيئًا عن هذه البروتوكولات السرية، ولا يعركون ماذا سيصنعه مهدي الرافضة الذي يرتقبون خروجه، وهو لن يخرج لأنه لم يوجد، لكن الخطر الأكبر أن يُبدأ بتنفيذ أعمال هذا الموهوم وتحقيق مجازره الدموية، وكأن مهدي الرافضة خرج اليوم بصورة عشرات من شيوخ الروافض، فقد أخرجوه بطريقة ماكرة خبيثة متلبسة بدعوى ولاية الفقيه. وهل هناك بعد هذا أصرح من هذه النصوص في كشف نوايا الرافضة، ومبلغ عدائها للمؤمنين، وعظيم حقدها على أهل الإسلام، ومحاولتهم الانتقام كلما حانت لها فرصة باسم ولاية الفقيه أو بأي شعار آخر؟

فخميني وزمرته نفذوها بحكم هذا المذهب الجديد الذي ابتدعه خميني بين طائفته (١).

<sup>(</sup>١) أشار في كتابه «الحكومة الإسلامية» إلى آخرين سبقوه في هذا المذهب، ولكن لم يُتَخ لهم رئاسة فيقومون بهذه الأعمال كحال خميني اليوم.

# ٣ ـ هدم المسجد الحرام والمسجد النبوي

يقرر القوم عبر بروتوكولاتهم بأن منتظرهم سيقوم بهدم المسجدين الشريفين ويتستر بدعوى أنه سيردهما إلى أساسهما.

يقول نصهم: «إن القائم يهدم المسجد الحرام حتى يرده إلى أساسه، ومسجد الرسول ﷺ إلى أساسه»(١).

المسلمون يكثر عددهم ـ ولله الحمد ـ على مر الأيام، ومن الطبيعي أنهم يحتاجون إلى مزيد من التوسعة في أرض الحرمين لا إلى هدمها، فما غرض هذه الفئة بهذه العملية التي يحلمون بتحقيقها، ويرون أنها واقعة على أيديهم لا محالة. خيب الله ظنونهم، وجعل تدبيرهم تدميرًا لهم.

هل يريدون بهدم الحرمين صرف الناس إلى كربلاء، والتي ما فتئ شيوخهم الغابرون والمعاصرون ينعقون بفضلها عندهم على بيت الله \_ كما سيأتي \_ فلا يطيب لهم عيش ولا يهنأ لهم منام حتى يحولوا الناس إلى كعبتهم، وهم يعدون أتباعهم بتحقيق ذلك حين قيام دولتهم؟

أم إنهم يهدفون إلى تقليص حجم الحرمين بسبب أنهم لا يرون على الإسلام سوى طائفتهم ـ كما مرّ نقل إجماعهم على ذلك ـ ؟ فهم سيمنعون

<sup>(</sup>۱) «الغيبة» للطوسي (ص٢٨٢)، «بحار الأنوار» (٣٣٨/٥٢).

سائر المسلمين من دخول الحرمين بحكم أنهم كفار في اعتقادهم.

فما يبقى بعد ذلك من أرض الحرمين كافٍ لطائفتهم؛ لأنهم لا يمثلون سوى قلة قليلة من المسلمين<sup>(۱)</sup>.

أم إنه قد غاظهم تجمع المسلمين بكثافة كبيرة في البلاد المقدسة، والتوسعة المستمرة التي عملت لتستوعب تلك الأعداد وهم في كربلاء ومشاهدهم لا يلتفت إليهم أحد سوى أتباعهم الذين غرروا بهم، فهم يرددون هذه الكلمات للتعبير عن هذه الأحقاد والتنفيس عن قلوب سودٍ أكلها الحسد ومزقتها الضغائن والأحقاد.

ولا يظن ظانَّ أن هذا البروتوكول من معتقدات قدمائهم فحسب، بل إن آياتهم في هذا العصر يفخرون بتطبيقه.

يقول آيتهم محمد باقر الصدر: "إنه \_ أي مهديهم الذي يتولى شيوخهم النيابة عنه \_ سيقوم بتقليص حجم المسجد الحرام وإرجاعه إلى أسسه... وبذلك لا تبقى ربع المسافة التي عليها المسجد في العصر الحاضر، وخاصة بعد التوسعات الضخمة التي أدخلت عليه أخيرًا" (٢).

ثم يشير إلى أنه يحاول تقليص عدد الطائفين مراعاة لحجم البيت حيث يتم - كما يقول -: «منع الطواف المستحب... فتعطى القدمة لصاحب الفريضة وبذلك يقل عدد الطائفين بالبيت إلى حد كبير »(٣).

المستشرقين: إن نسبتهم ١٠٪ من مجموع المسلمين، وما أظنهم يبلغون ذلك، وقد ذكر بعض كتابهم أنهم سبعون مليون (٧٠ مليون)، ومنهم من قال: إن عددهم مائة مليون، وهم عادة يبالغون في عددهم كلون من الدعاية المذهبية.

<sup>(</sup>٢) قاريخ ما بعد الظهور، (ص٨٢٨).

<sup>(</sup>٣) «تاريخ ما بعد الظهور» (ص٨٢٩).

فإذا كانت هذه أهدافهم فما بالهم يموجون ويثورون إذا تم تنظيم الحجيج... وهذا لا يعني أننا ندافع عن الطرف الآخر، لكن الهدف أن نبين أن مطالبتهم برفع نسبة عدد الحجاج من طائفتهم ليس غايته الرغبة في الحج، ولكن لتحقيق أهداف أخرى.

وبعد... فهل من يسعى لهدم الحرمين وتقليصهما يهمه أمر الحج؟!

هل هناك بيان لضخامة الكيد وبالغ الحقد عندهم ضد مقدسات المسلمين أبلغ من هذه الخطط التي سطرتها أقلامهم ودُوِّنَت في كتبهم المقدسة، والتي يحلمون بتطبيقها حين تقوم لهم دولة برئاسة واحد ممن يدعون إمامته، أو من يتولى النيابة عنه حسب المذهب الجديد عندهم فينقضون على حرم الله الآمن هدمًا وتخريبًا؟!!

وواضع هذه النصوص يعلم علم اليقين أنه لا يوجد لهم إمام غائب، ولكنه يعبر عن أحلامه وآماله، ويرسم خططه، ويخطط لطموحاته وتطلعاته حين تقوم لهم دولة برئاسة الإمام أو نائبه.

وقد قامت دولتهم، وبدأت محاولاتهم لبث الفتنة في الحرمين، ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَنْكِرِينَ ﴾ (١).

ثم لا يخفى أن هذه «البروتوكولات» بغض النظر عن العنصر «الخرافي» فيها هي «إسقاطات واعترافات» تَنْمُ عن دخائل نفوسهم وما تُكِنُّه صدورهم من مناوأة لدين الإسلام، وسعي في الكيد له حتى يتمنون أن تتاح لهم فرصة لهدم الحرمين، ونبش القبرين الطاهرين، وحينما يحسون بعجزهم عن تحقيق ذلك يُعزُّون أنفسهم بأن هذا لا بد أن يتحقق عندما تقوم دولتهم على يد

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال: ٣٠.

منتظرهم، فهي تكشف في الحقيقة ماذا سيفعلون لو واتتهم فرصة الحكم والتسلط. ولذلك فإن المعاصرين منهم يتمنون فتح مكة والمدينة كما جاء على ألسنة آياتهم ليحققوا أحلامهم التي أفصحت عنها أخبارهم.

يقول آيتهم وشيخهم المعاصر حسين الخراساني: «إن طوائف الشيعة يترقبون من حين لآخر أن يومًا قريبًا آتِ يفتح الله لهم تلك الأراضي المقدسة...»(١). فهو يحلم بفتحها وكأنها بيد كفار؛ ذلك لأن لهم أهدافهم المبيتة ضد الديار المقدسة.

وفي احتفال رسمي وجماهيري أقيم في «عبدان» في ١٧ ـ ٣ ـ ١٩٧٩م، تأييدًا لثورة خميني، ألقى أحد شيوخهم (د. محمد مهدي صادقي) خطبة في هذه الاحتفال سجلت باللغتين العربية والفارسية، ووصفتها الإذاعة بأنها مهمة، ومما جاء في هذه الخطبة: «أصرح يا إخواني المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها، أن مكة حرم الله الآمن يحتلها شرذمة أشد من اليهود» (٢) ... ثم ذكر بأنه حين تثبت ثورتهم على أقدامها سينتقلون إلى القدس ومكة المكرمة وإلى أفغانستان (٣).

وهكذا يرى أن مكة، وهي تستقبل كل عام الحجيج من كل فج عميق، ويرتفع عليها علم التوحيد، ويأمن فيها كل معتمر وحاج، يرى أن هذا كوضع القدس التي يحتلها اليهود، ووضع أفغانستان التي يحتلها الملاحدة

<sup>(</sup>۱) «الإسلام على ضوء التشيع» (ص١٣٢، ١٣٣).

 <sup>(</sup>۲) تعد الرافضة جميع المسلمين أشد كفرًا من اليهود والنصارى. وانظر \_ مثلًا \_ ما قاله شيخهم ابن
 المطهر الحِلِّى الملقب عندهم بالعلامة في كتابه «الألفين» (ص٣).

 <sup>(</sup>٣) أذيعت هذه الخطبة من «صوت الثورة الإسلامية» من «عبدان» الساعة ١٢ ظهرًا من يوم
 ٣/١٧ (١٩٧٩م. انظر: «وجاء دور المجوس» (ص٤٤٣).

الشيوعيون... فأي هدف ينشده في السير إلى مكة؟ لعله يكون ما أفصحت عنه هذه البروتوكولات! ولذا نشرت مجلة الشهيد الإيرانية \_ لسان حال علماء الشيعة في «قم» \_ في العدد ٤٦ الصادر بتاريخ: ١٦ شوال ١٤٠٠هـ، صورة تمثل الكعبة المشرفة وإلى جانبها صورة المسجد الأقصى المبارك وبينهما (يد قابضة على بندقية) وتحتها تعليق نصه: «سنحرر القبلتين»(١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجلة الشهيد»، العدد المذكور، وانظر: «جريدة المدينة السعودية» الصادرة في ۲۷ ذي القعدة ۱٤٠٠هـ، وانظر ما كتبه الشيخ محمد عبد القادر آزاد رئيس مجلس علماء باكستان، عما شاهده في أثناء زيارته لإيران، حيث يقول بأنه رأى على جدران فندق هيلتون في طهران، والذي يقيمون فيه شعارات مكتوبًا عليها: «سنحرر الكعبة والقدس وفلسطين من أيدي الكفار ...». انظر: «الفتنة الخمينية» للشيخ محمد آزاد (ص۹).

## الفصل الثالث

## الأنواع التي يخصونها بالقتل والاعتداء

#### ١ ـ قتل أهل السنة

يخرج قائمهم أو من يقوم بمهمته «موتورًا غضبان أسفًا... يجرد السيف على عاتقه» (۱) فيحصد أهل السنة الذين تلقبهم وثائق الرافضة «بالمرجئة» حتى قالوا: «ويح هذه المرجئة (۲) إلى من يلجئون غدًا إذا قام قائمنا؟» (۳) يذبحهم والذي نفسي بيده كما يذبح القصاب شاته (۱).

وأحيانًا تلقبهم بالمخالفين وتقول عنهم: «ما لمن خالفنا في دولتنا نصيب، إن الله قد أحل لنا دماءهم عند قيام قائمنا!»(٥).

وحينًا تسميهم بالنواصب وتقول: «فإذا قام قائمنا عرضوا كل ناصب عليه، فإن أقر بالإسلام، وهي الولاية، وإلا ضربت عنقه، أو أقر بالجزية فأداها كما

 <sup>(</sup>۱) «بحار الأنوار» (۲۵/ ۳٦۱).

<sup>(</sup>٢) قال شيخهم الطرحي: "وسماهم مرجئة؛ لأنهم زعموا أن الله تعالى أخَّر نصب الإمام ليكون نصَّبه باختيار الأمة بعد النبي صلى الله عليه وآله». "مجمع البحرين" (١/ ١٧٧، ١٧٨)، وانظر: "مرآة العقول» (١/ ٣٧١).

<sup>(</sup>٣) «الغيبة» للنعماني (ص١٩٠)، «بحار الأنوار» (٥٢/٢٥٧).

<sup>(</sup>٤) «الغيبة» للنعماني (ص١٩٠، ١٩١)، «بحار الأنوار» (٥٢/ ٣٥٧).

<sup>(</sup>٥) ديحار الأنوار» (٢٥/ ٣٧٦).

 $^{(1)}$ يؤدي أهل الذمة

ويُلاحظ التناقض بين هذا وبين ما سيأتي من عدم قبوله التوبة منهم.

<sup>(</sup>١) «تفسير فرات» (ص١٠٠)، (بحار الأنوار، (٥٢/٣٧٣).

#### ٢ . قتل الشيعة غير الغلاة

ولا يكتفون بقتل أهل السنة، بل إن قائمهم (أو من ينوب عنه بمقتضى نيابة شيوخهم عن المهدي في فترة غيبته المزعومة) يتتبع الشيعة الزيدية غير الغلاة فيقتلهم.

تقول نصوصهم: «إذا قام القائم سار إلى الكوفة فيخرج منها بضعة عشر آلاف أنفس \_ كذا \_ يدعون البترية (١) عليهم السلاح فيقولون له: ارجع من حيث جئت، فلا حاجة لنا في بني فاطمة، فيضع فيهم السيف حتى يأتي على آخرهم» (٢).

<sup>(</sup>١) البترية: هم أصحاب الحسين صالح بن حي، وهم فرقة من الزيدية، وهي أقرب فرق الزيدية لأهل السنة.

انظر عنهم: «مقالات الإسلاميين» (١/١٤٤)، «الملل والنحل» (١٦١١)، «الخطط» (٢/ ٢٦١). (٢/ ٣٥٢).

<sup>(</sup>٢) - «الإرشاد» (ص٤١١، ٤١٢)، «بحار الأنوار» (٣٣٨/٥٢).

#### ٣ . قتل العرب

يقولون بأن منتظرهم (أو من يقوم مقامه من آياتهم) يسير في العرب بما في الجفر الأحمر (وهو قتلهم)(١).

وكثير من نصوصهم تَعِد العرب بملحمة على يد غائبهم لا تُبقي على رجل أو إمرأة ولا صغير ولا كبير، بل تأخذهم جميعًا فلا تغادر منهم أحدًا، حتى قالت بروتوكولاتهم: «ما بقي بيننا وبين العرب إلا الذبح»(٢).

ويُلاحظ أن هذا الاستئصال العام الشامل للجنس العربي لا يُفرق بين شيعي وسني، مع أن من العرب من يشايع هذه الزمرة، ولكن أخبارهم تؤكد أنه لن يتشيع أحد من العرب حين قيام دولة منتظرهم، ولهذا تحذر من الاغترار بهم، وإن تشيعوا فتقول: «اتق العرب، فإن لهم خبر سوء، أما إنه لم يخرج مع القائم منهم واحد» (٣).

ومع أن في الشيعة من العرب كثير إلا أنهم يقولون بأنهم سيمحصون فلا يبقى منهم إلا النزر اليسير (٤).

وحرب الخميني للشعب العراقي (بلا تفريق بين شيعته وسنته) هي بداية

<sup>(</sup>۱) قبحار الأنوار» (۲۵/۳۱۳\_۳۱۸).

<sup>(</sup>٢) «الغيبة» للنعماني (ص١٥٥)، «بحار الأنوار» (٢٥/ ٣٤٩).

 <sup>(</sup>٣) «الغيبة» للطوسي (ص٢٨٤)، «بحار الأنوار» (٥٦/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٤) «الغيبة» للنعماني (ص١٣٧)، «بحار الأنوار» (١١٤/٥٢).

في تطبيق هذا المبدأ وهو القتل العام للجنس العربي، ومحاولة إفنائه... وقد وضح الأمر لكل ذي عينين، إن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب.

ولا يخفى أن تخصيص العرب بالقتل يدل على تغلغل الاتجاه الشعوبي لدى لدى واضعي هذه الروايات... وهي تبين مدى العداوة للجنس العربي لدى مؤسسي الرفض، والرغبة في التشفي منهم بقتلهم وذلك \_ في حقيقة الأمر \_ لا يعود لجنسيتهم، بل للدين الذي يحملونه.

#### ٤ . تخصيص المسلمين بالقتل

وقد وردت في بروتوكولاتهم نصوص كثيرة تخصص المسلمين بالقتل، ولذا اعترف آيتهم الصدر بأن ظاهر رواياتهم أن كثرة القتل مختصة بالمسلمين (١).

<sup>(</sup>١) قتاريخ ما بعد الظهور، (ص٩٧٩).

#### ٥ . الإثخان في القتل والاستئصال الشامل للبشرية

مهدي الروافض الذي تحلم بمجيئه وتتوقع خروجه، والذي يتولى شيوخ الروافض، بحكم مذهبهم في ولاية الفقيه القيام بالنيابة عنه، وأداء أعماله وتحقيق أهدافه.

هذا الموعود (أو نائبه العام) سيقوم بعملية قتل شامل، وإفناء كامل للناس لا يسلم منه إلا القليل، وهم الرافضة.

تقول بروتوكولاتهم:

 $^{(1)}$  . «لا يكون هذا الأمر حتى يذهب تسعة أعشار الناس»

قال آيتهم: محمد صادق الصدر: «أقول: والمراد من هذا الأمر: ظهور المهدى عليه (٢).

٢ ـ وقال جعفرهم: «لا يكون هذا الأمر حتى يذهب ثلثا الناس». فقيل له: فإذا ذهب ثلثا الناس فما يبقى؟ فقال عليه الله الرضون أن تكونوا في الثلث الباقي؟»(٣).

يقول آيتهم الصدر: «وهذا القتل الشامل للبشرية كلها.. يتعين حصوله

<sup>(</sup>١) والغيبة؛ للنعماني (ص١٤٦).

<sup>(</sup>۲) قاریخ مابعد الظهور» (ص٤٨٤).

<sup>(</sup>٣) (بحار الأنوار) (ج١٣/ ص١٥٦)، ط/ الحجر.

بحرب عالمية شاملة قوية التأثير»(١).

وتختلف نصوصهم في تحديد النسبة الباقية. يقول شيخهم المعاصر الصدر في توجيه ذلك: «واختلاف هذه النسب المذكورة في الأخبار لقلة الناس دال على كونها على وجه التقريب لا التحديد، على أنه يمكن الأخذ بأكبر نسبة وهو تسعة أعشار؛ لأن الإخبار بذهاب الأقل لا ينافي الإخبار عن ذهاب الأكثر»(٢).

وهناك تعاليم يومية مستمرة للأتباع، تحثهم وتدعوهم لطلب الثار والانتقام، وذلك عبر أدعية الزيارات ومناسك المشاهد، وهذا القتل الشامل لا ينجو منه إلا الرافضة، ومهما أعلن غيرهم التوبة والرجوع فلا يُقبل منهم توبة ولا رجوع.

يقول الصدر: «إن الإمام المهدي على التخطيط السيف في كل المنحرفين الفاشلين في التمحيص ضمن التخطيط السابق على الظهور فيستأصلهم جميعًا، وإن بلغوا الآلاف، ولا يُقبل إعلانهم التوبة والإخلاص»(٣).

وهذه السيرة ليست من الإسلام في شيء، وهم يعترفون أنها شرعة جديدة مخالفة لنهج رسول الله على وأمير المؤمين على الذي يزعمون التشيع له.

تقول نصوصهم: «إن القائم أمر أن يسير بالقتل ولا يستتيب أحدًا»(١)، بل إنه يقتل من لاذنب له!!

<sup>(</sup>۱) «تاريخ الظهور» (ص٤٨٣).

<sup>(</sup>۲) «تاریخ الظهور» (ص٤٨٣).

<sup>(</sup>٣) «تاريخ مابعد الظهور» (ص٥٥٥).

<sup>(</sup>٤) "الغيبة" للنعماني (ص١٥٣)، "بحار الأنوار" (٥٢/٣٥٣).

تقول رواياتهم: «إذا خرج القائم قتل ذراري قتلة الحسين بفعل آبائها»(١).

وتُصور بعض رواياتهم مبلغ ما يصل إليه من سفك دماء الناس (من غير طائفته) حتى تقول: «لو يعلم الناس ما يصنع القائم إذا خرج لأحب أكثرهم ألا يروه مما يقتل من الناس.. حتى يقول كثير من الناس: ليس هذا من آل محمد، لو كان من آل محمد لرحم» (۱).

وهذا قول يدين القائم بالخروج عن سنن الرحمة والعدل التي عرف بها أهل البيت، بل إنه خرج عن سنة المصطفى على وهذا ما يصرحون به، فقد سئل الباقر \_ على حد زعمهم \_ : «أيسير القائم بسيرة محمد؟ فقال: هيهات! إن رسول الله على سار في أمته باللين، وكان يتألف الناس، والقائم أمر أن يسير بالقتل وألا يستتيب أحدًا، فويل لمن ناوأه» (٣).

فالرافضة تزعم أنه أُمر بسيرة تخالف سيرة رسول الله على، وقد أجمع المسلمون أن كل ما خالف سيرته على فهو ليس من الإسلام، فهل بعث برسالة غير رسالة الإسلام؟!

وكيف يؤمر بخلاف سيرة رسول الله ﷺ! هل هو نبي أوحي إليه من جديد؟! ولا نبي بعد خاتم الأنبياء، ولا وحي بعد وفاته، وكل من ادعى خلاف ذلك فهو مفتر دجال، لمعارضته للنصوص القطعية، وإجماع الأمة على ختم الوحى والنبوة بوفاة سيد المرسلين ﷺ.

ولكن هذه الروايات تصور ما في قلوب واضعيها من حقد على الناس،

<sup>(</sup>١) «علل الشرائع» (ص٢٩٩)، «عيون أخبار الرضا» (١/ ٢٧٣)، «بحار الأنوار» (٢٥ ٣١٣).

<sup>(</sup>٢) «الغيبة» للنعماني (ص١٥٤)، «بحار الأنوار» (٧٥/ ٣٥٤).

<sup>(</sup>٣) «الغيبة» للنعماني (ص١٥٣)، «بحار الأنوار» (٢٥٣/٥٢).

ولا سيما أمة الإسلام التي تخالفهم في نهجهم، وأنهم يتمنون يومًا قريبًا آتيًا يحققون فيه هذه «الأحلام» التي تكشف حقيقتها هذه الروايات، ويترجمها واقع الشيعة في العهد الصفوي، وفي دولة الآيات القائمة، وفي منظماتهم في «لبنان».

ومعلوم أن أمير المؤمنين عليًا الله الذي يزعمون التشيع له لم يُكفِّر مخالفيه، ولم يقاتل إلا من بغى عليه، فقائمهم الذي يفعل هذه الأفاعيل ومن تبعه في نهجه ليس من شيعة علي، وقد اعترفوا في رواياتهم أن قائمهم لا يأخذ بسيرة علي، فقد سئل الصادق \_ كما يزعمون \_ : «أيسير القائم بخلاف سيرة علي؟ فقال: نعم، وذاك أن عليًا سار بالمن والكف لعلمه أن شيعته سيظهر عليه من بعده، أما القائم فيسير بالسيف والسبي؛ لأنه يعلم أن شيعته لن يظهر عليهم من بعده أبدًا (١).

وقال صادقهم يخاطب بعض الشيعة: «كيف أنت إذا رأيت أصحاب القائم قد ضربوا فساطيطهم في مسجد الكوفة، ثم أُخْرِجَ المثال: «الجديد، على العرب شديد».

قال (الراوي) قلت: جُعلتُ فداك ما هو؟ قال: الذبح. قال: قلت بأي شيء يسير فيهم، بما سار علي بن أبي طلاب في أهل السواد؟ قال: لا، إن عليًا سار بما في الجفر الأبيض، وهو الكف، وهو يعلم أنه سيظهر على شيعته من بعده، وأن القائم يسير بما في الجفر الأحمر، وهو الذبح، وهو يعلم أنه لا يظهر على شيعته ".

<sup>(</sup>١) ﴿الغيبة؛ للنعماني (ص١٥٣)، ﴿بحار الأنوار؛ (٥٢/٣٥٣).

<sup>(</sup>٢) ﴿بحار الأنوار؛ (٣١٨/٥٢)، وهذه الرواية في ﴿بصائر الدرجات؛ كما أشار إلى ذلك المجلسي.

#### ٦ . قتل الأسرى والجرحي

ومهديهم أو نائبه خميني ومن بعده من شيوخهم إذا تمكنوا من السلطة لا يرحمون أحدًا ولو كان أسيرًا، أو جريحًا، أو موليًا فارًّا، وإن كان من المسلمين؛ لأنه لا إسلام عندهم إلا مذهب الروافض.

يقول النص: «القائم له أن يقتل المُولِّي ويُجهز على الجريح»(١).

ولعل ما نسمعه من قتل الإيرانيين للأسرى في الحرب الدائرة مع العراق تطبيق لهذا المبدأ وعمل به.

<sup>(</sup>١) «الغيبة» للنعماني (ص١٢١).

#### ٧ - القتل صفة دائمة ملازمة له

تقول نصوصهم: إن قائمهم «ليس شأنه إلا القتل، فلا يستبقي أحدًا» $^{(1)}$ ، «ولا يستتيب أحدًا» $^{(7)}$ .

والمتابع لخميني منذ ظهوره يرى أنه قد حاول أن يلتزم بهذه الصفة لتحقيق صفة عموم ولاية الفقيه التي تبناها، ولن يتوقف عن عملية القتل المستمرة حتى يروي حقده إن كان لهذا سبيل، أو يأتي يوم يخشى فيه إزهاق روحه أو إسقاط دولته، وإلا فإن القتل وإزهاق الأرواح عند هذه الفئات أحلى من العسل، وإيقاف ذلك أشد عليهم من تجرع السم الزعاف<sup>(٣)</sup>.

 <sup>«</sup>بحار الأنوار» (۲۵/ ۲۳۱).

<sup>(</sup>٢) قيحار الأنوار» (٢٥/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>٣) هذا ما كتبناه عند صدور الطبعة الأولى للكتاب، وقد توقفت الحرب مع العراق فيما بعد، وصرح الخميني حينذاك: «أن إيقاف الحرب أشد عليه من شرب كأس سم ...!!!».

## الفصل الرابح

#### أساليب الاعتداء

من أساليبهم التي يمارسونها في الاعتداء كلما لاحت الفرصة:

#### ١ ـ مبدأ الغيلة :

تقرر بروتوكولاتهم: تصفية المسلمين ممن لا يأخذ بمذهبهم بواسطة الغيلة، ولا تشترط في ذلك إلا شرطًا واحدًا وهو أن يأمن الرافضي على نفسه. واستمع إلى ما تقوله نصوصهم المقدسة عندهم:

الناصبي؟ فقال: حلال الدم، ولكني أتقي عليك، فإن قدرت أن تقلب عليه الناصبي؟ فقال: حلال الدم، ولكني أتقي عليك، فإن قدرت أن تقلب عليه حائطًا، أو تغرقه في ماء لكيلا يشهد به عليك فافعل (1). أي: استخدم أي وسيلة تمكنك من قتله بلا خوف على نفسك من المطالبات بدمك، والنواصب عندهم هم أهل السنة بل وحتى الشيعة المعتدلون كالزيدية، كما مر.

٢ ـ وينصح إمامهم بعض أتباعه بقتل الغيلة؛ أي: القتل الخفي، فهو فيقول: "أَشْفِقُ إِن قتلته ظاهرًا أَن تُسأل لِمَ قتلته؟ ولا تجد السبيل إلى تثبيت

<sup>(</sup>۱) «علل الشرائع» لابن بابويه (ص۲۰۰)، «وسائل الشيعة» (۲۸/۱۸)، «بحار الأنوار» (۲۳۱/۲۷). (۲۳۱/۲۷).

حجة، ولا يمكنك إدلاء الحجة فتدفع ذلك عن نفسك، فيسفك دم مؤمن من أوليائنا بدم كافر، عليكم بالاغتيال»(١).

فهذا الإمام لا يشفق على قتل المسلمين، ولكن يشفق على ذلك الرافضي أن تقتله الدولة الإسلامية قصاصًا حين يقتل أحد المسلمين، ولذا يوصيه بمبدأ الغيلة طريقًا وأسلوبًا في التعامل مع المخالفين وهم جميع المسلمين.

٣ ـ وفي «رجال الكشي» يرفع أحد الروافض بيانًا سريًّا للمسئول عن
 منظمته السرية يتضمن ذكر المجموعة المسلمة التي تمكن بطرق خفية من
 القضاء عليها، ويشرح بعض هذه الوسائل فيقول:

«منهم من كنت أصعد سطحه بسلم حتى أقتله، ومنهم من دعوته بالليل على بابه فإذا خرج علي قتلته» (٢). وذكر أنه قتل بهذه الطرق وأمثالها ثلاثة عشر مسلمًا لا ذنب لهم إلا أنهم لم يأخذوا بمذهبه.

وقد عبَّر عن ذلك بقوله: إنهم يتبرءون من علي (٣) والترضي عن الشيخين عندهم يعني البراءة من علي حتى قالوا: «لا ولاء إلا ببراء»؛ أي: لا ولاية لعلي إلَّا بالبراءة من الشيخين، بل إن الاعتقاد بإسلام الشيخين (فضلًا عن تقديمهما على الصحابة أجمعين) عندهم ذنب لا يُغفر، وموجب لا ستحلال الدماء المعصومة في الدنيا، كما أنه موجب للخلود في النار في الآخرة حتى جاء في أوثق مصادرهم عندهم: «ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: من ادعى إمامة من الله ليست له (٤)، ومن جحد إمامًا من

<sup>(</sup>۱) الرجال الكشية (ص٥٢٩).

<sup>(</sup>٢) (رجال الكشي، (ص٣٤٧، ٣٤٣).

<sup>(</sup>٣) الموضع نفسه من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) هذا تكفير لجميع خلفاء المسلمين إلى أن تقوم الساعة.

الله (۱)، ومن زعم أن لهما في الإسلام نصيبًا (۲).

وقوله: «لهما»؛ يعني: لأبي بكر وعمر رضي الله عنهما، كما قال ذلك المجلسي في مرآة العقول».

\$ \_ وتوزع بروتوكولاتهم صكوك الغفران وضمان الجنان على من يقوم بقتل بعض المسلمين غيلة، فهذا هو إمامهم «أمر بقتل فارس بن حاتم القزويني، وضمن لمن قتله الجنة» (٣). وقال في مجلسه الخاص: «دمه هدر لكل من قتله، فمن هذا الذي يريحني منه ويقتله وأنا ضامن له على الله الجنة؟» (٤). فانتدب لهذا العمل الإجرامي أحد محترفي القتل، ويُدعى: جنيد، الذي وصف لنا كيف تمت عملية الاغتيال فقال: «جثت إلى فارس (اسم الرجل المقتول)، وقد خرج من المسجد بين الصلاتين: المغرب والعشاء، فضربته على رأسه فصرعته، وثنيت عليه فسقط ميتًا، ووقعت الضجة فرميت الساطور بين يدي، واجتمع الناس وأُخذت إذ لم يُوجد هناك أحد غيري، فلم يروا معي سلاحًا ولا سكينًا، وطلبوا الزقاق والدور فلم يجدوا شيئًا، ولم يُر الساطور بعد ذلك» (٥).

فأنت ترى أن الاغتيال كان ضحيته أحد المسلمين الذي كان قد خرج لتوه من المسجد ساجدًا لله وراكعًا.. والقاتل لم يُصل، وتَرصَّد لضحيته فأجهز

هذا تكفير لكل المسلمين عدا طائفتهم الذين يقولون بإمامة الاثنى عشر، ولا يرون بيعة شرعية لأى خليفة، ولو كان فى مثل إيمان أبى بكر وعدل عمر وجهاد على.

<sup>(</sup>٢) «أُصُول الكافي» (١/٣٧٦، ٤٧٤)، «الَّغيبة» للنعماني (ص٧٠)، «تَفْسير العياشي» (١/٨/١)، «بحار الأنوار» (١/٨/١).

<sup>(</sup>٣) ﴿رجال الكشي (ص٢٤٥).

<sup>(</sup>٤) الموضع نفسه من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) (رجال الكشي؛ (ص٢٤٥).

عليه، وهو ينتظر بهذا القتل ضمان الإمام له الجنة، أوَلا يعلم أنه من قتل مؤمنًا متعمدًا فجزاؤه جهنم؟ قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَيّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَا مُعَلِيمًا ﴾.

وهذا الأمر بالاغتيالات مبدأ سري يطبقونه ضد مخالفيهم، فالنصوص المذكورة هي أوامر بالاغتيالات في القرن الثالث مع وجود دولة الخلافة الإسلامية الكبرى التى تُنفذ حدود الله.

إن مبدأ الاغتيال، وإصدار صكوك الجنة للقتلة من مبادئ الإمامة التي هي أس المذهب عندهم، وما الاغتيالات وخطف الطائرات، وإطلاق الصواريخ على المدنيين، وزرع الألغام وأخذ المتفجرات لحرم الله الآمن إلا تطبيق لمبادئ هذه البروتوكولات، وحرصهم على اغتيال الشخصيات الكبيرة كالزعماء والعلماء وكبار أهل الإسلام أشد وأعظم.

# ٢ ـ الدخول في الدوائر الأمنية للدول الإسلامية لتحقيق أهدافهم

وفي سبيل الوصول لأغراضهم قد يدخلون في الجهات الأمنية في الدول الإسلامية؛ ليتمكنوا بواسطة ذلك من التسلط على عباد الله الصالحين، وإلحاق الضرر والأذى بمخالفيهم. ولذا فإن شيخهم وآيتهم نعمة الله الجزائري يذكر أن أحد أفرادهم وصل إلى منصب وزارة في عهد هارون الرشيد، ويدعى: على بن يقطين (۱)، وقد أثنى خميني في كتابه «الحكومة الإسلامية» على هذا الرجل لدخوله الشكلي ـ كما يعبر ـ في الدولة الإسلامية لنصرة الإسلام والمسلمين (يعنى: الرافضة ومذهبه)(۱).

فيحكي الجزائري أن ابن يقطين تمكن بحيلة لم تكتشف من قتل خمسمائة مسلم في يوم واحد، فيقول:

"إن علي بن يقطين وهو وزير الرشيد قد اجتمع في حبسه جماعة من المخالفين، فأمر غلمانه وهدموا أسقف المحبس على المحبوسين، فماتوا

<sup>(</sup>۱) وقد وصفه الجزائري بأنه من خواص الشيعة. «الأنوار النعمانية» (۳۰۸/۲). وقد ذكر الطبري في «تاريخه» في حوادث (۱٦٩ هـ) بأنه قُتِلَ على الزندقة. انظر: «تاريخ الطبري» (۸/ ١٩٠).

<sup>(</sup>Y) انظر: «الحكومة الإسلامية» (ص١٤٢).

كلهم، وكانوا خمسائة رجل تقريبًا»(١). وهو بهذه العملية قد حقق هدفين:

١ ـ يسيء إلى الدولة الإسلامية وسمعتها؛ حيث يتوهم من يسمع بالخبر أن الدولة قد أودعت هؤلاء المساجين في سجن غير مأمون مهدد بالسقوط!!
 ٢ ـ والأمر الثاني: التشفي بقتل خصومه ومخالفيه في المعتقد بهذه الطريقة الماكرة الخفية.

ويشير شيخهم نعمة الله الجزائري إلى أن ابن يقطين هذا قد خالف قانونًا من قوانين هذه الطائفة، وهو أن القيام بمثل هذه العمليات يلزم استثذان القيادة السرية العليا للطائفة، ولا يزال هذه القانون ساريًا إلى اليوم (٢).

يقول: «فأراد الخلاص من تبعات دمائهم، فأرسل إلى الإمام مولانا الكاظم (٣) عَلَيُكُمُ فكتب إليه جواب كتابه بأنك لو كنت تقدمت إليَّ قبل

<sup>(</sup>١) «الأنوار النعمانية» (٣٠٨/٢).

<sup>(</sup>٢) ولذلك \_ مثلاً \_ قال شيخهم أحمد مغنية عما قام به القمي من إنشاء دار للتقريب في مصر: «ليس له ولا لغيره أن يقوم بمثل هذا العمل بدون إذن المراجع»؛ يعني: شيوخهم. أحمد مغنية «الخميني أقواله وأفعاله» (ص٧٧).

<sup>(</sup>٣) يعنون موسى بن جعفر بن محمد، وقد نسبوا إليه أنه يدعي أحقيته بالخلافة، وقد نفى ذلك نفيًا قاطعًا، ويبدو أن الذي تولى كبر إشاعة هذه الفرية عليه هو هشام بن الحكم الرافضي ومن لف لفه، وقد اتهمت نصوص الشيعة نفسها هشامًا بهذا الأمر، وأنه كان وراء سجن موسى، فقالت: هشام بن الحكم ضال مضل، شارك في دم أبي الحسن». «رجال الكشي» (ص٢٦٨).

وقد طلب منه أبو الحسن ـ كما تقول أخبارهم ـ أن يكف عن الكلام، ولكنه أمسك عن الكلام شهرًا ثم عاد، فقال له أبو الحسن: أيسرك أن تشرك في دم امرئ مسلم؟ قال: لا. قال: وكيف تشرك في دمي؟ فإن سكت وإلا فهو الذبح، فما سكت حتى كان من أمره ما كان صلى الله عليه. «رجال الكشي» (ص ٢٧٠، ٢٧١).

وقد أشار شيخ الإسلام ابن تيمية إلى أن موسى الكاظم رحمه الله متهم بالتطلع للملك؛ ولذلك سجنه المهدي ثم الرشيد. «منهاج السنة» (٢/ ١٥٥).

والذي يظهر أن الذي وراء ترويج هذه الإشاعة هو ـ كما قلنا ـ هشام؛ ولذلك قال موسى الكاظم رحمه الله للمهدي العباسي لما أخذ عليه العهد ألَّا يخرج عليه ولا على أحد من أولاده. فقال: والله، ما هذا من شأنى، ولا حدثت فيه نفسى. «البداية والنهاية» (١٨٣/١).

قتلهم لما كان عليك شيء من دمائهم، وحيث إنك لم تتقدم إليَّ فكفر عن كل رجل قتلت منهم بتيس<sup>(۱)</sup>، والتيس خير منه<sup>(۲)</sup>.

فإمامه هنا يُقرُّه على قتل خمسمائة مسلم لمجرد أنهم ليسوا بروافض، ولكن يأمره بالتكفير بتيس لا لأنه قتل جماعة من المسلمين ولكن لأنه قد تصرف بدون أخذ أمر من رؤوس المذهب وهو ما يكنون عنه بالإمام. فخالف قانون الطائفة فكلُف بذبح هذه الذبائح ليحظى بأكلها الأتباع لتنبثق خطواتهم التخريبية في المستقبل من جهة مركزية تنظيمية واحدة. (٣)

وعلى ذلك إذا استأذن الرافضي إمامه أو نائبه وهو الفقيه والمرجع فليفعل ما يريد، وإن لم يستأذن فالأمر لا يعدو ذبح تيس!!

وقد علَّق شيخهم الجزائري على دية التيس التي يوجبونها على من قتل سنيًا بدون إذن المرجع بقوله: «فانظر إلى هذه الدية الجزيلة التي لا تعادل دية أخيهم الأصغر وهو كلب الصيد، إن ديته عشرون درهمًا، ولا دية أخيهم الأكبر وهو اليهودي أو المجوسي فإنه ثمانمائة درهم ـ كذا ـ وحالهم في الآخرة أخس وأنجس»(1).

<sup>(</sup>١) ذَكَر الماعز.

<sup>(</sup>٢) ﴿ الأنوار النعمانية ٢ (٣٠٨).

<sup>(</sup>٣) ونبرىء موسى الكاظم من ذلك، إنما هي عصابات الرفض تنسب هذه الأوامر والنصوص للعلماء أو الصالحين من أهل البيت؛ لتحظى بالقبول والطاعة لدى أتباعهم، فإذا ذهب أحد هؤلاء الأتباع ليستوثق من صحة صدور هذه النصوص من هذا الإمام أو ذاك، فأجابه الإمام بالإنكار والتبرىء، قالت عصابات الرفض للأتباع: إن هذا الإنكار منه تقية، والتقية تسعة أعشار الدين. وحتى الأمور المشروعة كالحج والزواج كانت تلك العصابات السرية تأخذ حين فعلها إذنًا من الإمام، كما ترى ذلك في التوقيعات السرية الصادرة من المنتظر الموهوم.

<sup>(</sup>٤) قالأنوار النعمانية (٢٠٨/٢).

وهذا قول من الشناعة بمكان ولا يحتاج إلى تعليق فهو ينطق بنفسه على حقدهم على أهل السنة، وأنهم أكفر عندهم من المجوس واليهود. فانظر كيف يعيشون في وسط المسلمين، ويتسمون باسم الإسلام، وهم يتحينون أدنى فرصة للقتل وهذه اعترافاتهم تشهد بآثارهم السوادء.

ولعل من يتابعون أخبار خطف الطائرات ينجلي عجبهم وهو يرون المخاطفين من الروافض يخلون سبيل اليهود والنصارى، ويبقون أهل السنة والمسلمين، ويقتلون بعضهم أو كلهم، كما يذبحون الخراف. وهم يتظاهرون بالإسلام، ويزعمون التمسك به والدعوة إليه. ذلك أن القتل عندهم للمسلمين من أعظم القرب والصالحات، وهذا هو دين الروافض، لا الإسلام الذي بعث الله به رسله. والذي فيه من قتل نفسًا \_ بغير حق \_ فكأنما قتل الناس جميعًا.

وقد شهد الإمام الشوكاني \_ رحمه الله \_ بذلك وهو ممن عرف الروافض وعاش بينهم فقال: «ولا أمانة لرافضي قط على من يخالفه في مذهبه ويدين بغير الرفض، بل ويستحل ماله ودمه عند أدنى فرصة تلوح له، لأنه عنده مباح الدم والمال، وكل ما يظهره من المودة فهو تقية يذهب أثره بمجرد إمكان الفرصة»(۱).

ولذلك فهم لا يتورعون عن اقتراف أي جريمة في المجتمع الإسلامي؛ إذ أمنوا العاقبة؛ لأن غيرهم لا حرمة له ولا أمان، وهذا ما يعرفه من عاش بينهم.

قال الشوكاني رحمه الله: «وقد جربنا وجرب من قبلنا فلم يجدوا رجلًا رافضيًّا يتنزه عن محرمات الدين كائنًا ما كان، ولا تغتر بالظواهر، فإن الرجل

<sup>(</sup>۱) «طلب العلم» (ص۷۰، ۷۱).

قد يترك المعصية في الملأ، ويكون أعف الناس عنها في الظاهر، وهو إذا أمكنته فرصة انتهزها انتهاز من لا يخاف نارًا، ولا يرجو جنة»(١).

ثم استشهد على ذلك ببعض مشاهداته الشخصية فقال: «وقد رأيت منهم من كان مؤذنًا ملازمًا للجماعات فانكشف سارقًا (٢). وآخر كان يؤم الناس في بعض مساجد صنعاء، وله سمت حسن وهدي عجيب وملازمة للطاعة، وكنت أكثر التعجب منه، كيف يكون مثله رافضيًّا!!

ثم سمعت بعد ذلك عنه بأمور تقشعر لها الجلود وترجف منها القلوب، ثم ذكر رافضيًّا ثالثًا، وقال: كنت أعرف عنه في مبادئ أمره صلابة وعفة، فقلت: إذا كان ولا بد من رافضي عفيف فهذا، ثم سمعت منه بفواقر، نسأل الله الستر والسلامة»(٣).

ومهما بذل المسلم لهم من المال أو أسدى من المعروف، أو قدم من البر والصلة فإنه لا يستطيع أن يزيل ذلك الحقد الأسود المرير، أو يمتص تلك الضغينة أو يذيب جبالًا من الكراهية والبغضاء غرستها تربية الأيام والليالي في الصغر، وكونتها آلاف من الصفحات السود في مدونات جعلوا لها صفة القداسة، وصاغتها مناسك الزيارات وأدعيتها، وليالي الحسينيات، وتمثيليات العزاء في المحرم (عاشوراء)، مما لا يخطر على بال من لم يخض في ارث الروافض وواقعهم.

ولذلك قال من جرب الحياة معهم: «وقد جربنا هذا تجريبًا كثيرًا فلم نجد

<sup>(</sup>۱) قطلب العلم» (ص۷۰، ۷۱).

 <sup>(</sup>٢) لأن أخذ مال المسلمين بطريق السرقة حلال في شرعهم \_ كما مر \_ كاليهود الذين قالوا: ﴿لَيْسَ
عَلَيْنَا فِي ٱلْأُمْيَةِ نَ سَكِيلً ﴾ [آل عمران: ٧٥].

<sup>(</sup>٣) قطلب العلم» (ص٧٧).

رافضيًّا يخلص المودة لغير رافضي وإن آثره بجميع ما يملكه، وكان له منزلة الخول، وتودد إليه بكل ممكن، ولم نجد في مذهب من المذاهب المتبدعة ولا غيرها ما نجده عند هؤلاء لمن خالفهم»(١).

ويبدو أن هذا اللون من العداء لغيرهم قد أثر على علاقاتهم مع بعضهم أو أصبح طبيعة لهم، وقد شهدت نصوص عندهم بهذا، وأشارت إلى البون الكبير بين ما عليه أهل السنة من صدق وأمانة ووفاء، وما عليه الروافض من سلوك إجرامي وخلق رديء، حتى قال أحدهم \_ ويُدعى عبد الله بن كيسان \_ لإمامه: "إني نشأت في أرض فارس، وإنني أُخالط الناس في التجارات وغير ذلك، فأخالط الرجل فأرى له حسن السمت، وحسن الخلق، وكثرة الأمانة، ثم أفتشه فأتبينه عن عدواتكم (يعني: أنه من أهل السنة)، وأخالط الرجل فأرى منه منوء الخلق، وقلة أمانة وزعارة (٢)، ثم أفتشه فأتبينه عن ولايتكم»؛ يعني: من الروافض (٣).

فإذا كانت هذه علاقاتهم مع بعضهم، وعدوانهم على بني جنسهم، فهم على مخالفيهم أشد وأنكى، ولهذا ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية أنهم يقولون: أنتم (يعنون: أهل السنة) تنصفوننا أكثر مما ينصف بعضنا بعضًا (1).

وهم حين يعيشون في دول سنية أو دول لا تدين بمعتقدهم يتجه جهدهم إلى العمل والتخطيط للتمكين لمذهبهم وبني جنسهم، وإلحاق الضرر بغيرهم.

<sup>(</sup>١) قطلب العلم، (ص٧٧).

<sup>(</sup>٢) الزعارة: سوء الخلق. وفي بعض النسخ: الدعارة، وهو: الفساد والفسوق والخبث. عن «هامش الكافي» (٢/٤).

 <sup>(</sup>٣) ﴿أصول الكافى، (٢/٤)، و﴿تفسير نور الثقلين، (٤/٧٤).

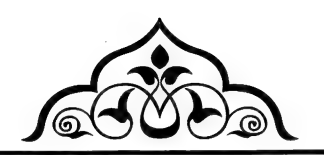
<sup>(</sup>٤) المنهاج السنة».

ومن يقرأ ما فعله ابن يقطين بالمساجين المساكين، ويرى محاولات الروافض الدائبة في التسلل إلى أجهزة الأمن من مخابرات وشرطة ومباحث، وكذلك التغلغل في جيوش الدول الإسلامية، يعرف أن هدفهم من ذلك ليس خدمة الدولة ولا الدفاع عنها ضد أعدائها، ولكن استغلال هذه الأجهزة في العدوان على المسلمين ونصرة الرافضة ومذهبهم كلما لاحت الفرصة، ولذا يعبر خميني عن دخولهم في العمل في الحكومات الإسلامية بالدخول الشكلي، وقد يضعون من التقارير ويزينون للحكومات بعض التوجيهات، التي يخدمون بها أهدافهم.

وقصة ابن العلقمي الرافضي الذي استوزره المستعصم أربع عشرة سنة مشهورة معروفة، فقد كان هذا الرافضي من أهم أسباب سقوط دولة الخلافة في بغداد، واستيلاء التتار عليها كما هو معلوم من كتب التاريخ (١)، وقد أثنى الروافض على صنيعه هذا وَعَدُّوه من أعظم مناقبه (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر في قصة تآمره: «فوات الوقيات» لابن شاكر الكتبي (۲/۳۱۳)، «العبر» للذهبي (٥/٢٢٥)، «طبقات الشافعية» للسبكي (٨/٢٦٢، ٣٦٣)، «البداية والنهاية» (٣١٢/١٣، ٢٠٣).

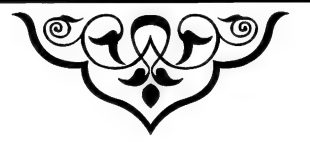
<sup>(</sup>۲) انظر «روضات الجنات» (٦/ ٣٠٠، ٣٠١).



نصوص البروتوكولات

القسم الثاني

بروتوكولات للتغيير الفكري



## الفصل الأول

## محاولة تغيير الكتاب والشريعة

#### ١ ـ محاولة تغيير القرآن:

يقول النص: «كأني بالعجم فساطيطهم في مسجد الكوفة يعلمون الناس القرآن كما أنزل؟ قلت (الراوي): أوليس كما أنزل؟ فقال: لا.. مُحِيَ منه سبعون من قريش بأسمائهم وأسماء آباء آبائهم، وما ترك أبو لهب إلا إزراء على رسول الله على وآله لأنه عمه»(١).

هذه أمنية يتمنون تحقيها على يد المنتظر يزعمون أنه يُقيم له دولة في آخر الزمان، ولكن شيوخهم يزعمون أنهم سينوبون عنه في إقامة الدولة وتحقيق أماني الرافضة، ولا سيما أنهم يدعون بأن لهم صلة مباشرة بالمنتظر، حتى ألف واحد من أكابر شيوخهم في هذا العصر كتابًا في هذه «الأكذوبة» بعنوان: «جنة المأوى فيمن فاز بلقاء الحجة في الغيبة الكبرى».

وقال شيخهم المعاصر محمد تقي المدرسي (٢): «لا نستبعد ـ بل هو كائن فعلا ـ وجود علاقات سرية بين الإمام وبين مراجع الشيعة (وهذا لا حقيقة له

<sup>(</sup>١) (الغيبة) للنعماني (ص١٧١، ١٧٢)، (فصل الخطاب) (ص٧).

 <sup>(</sup>٢) وقد كان يعيش إلى فترة زمنية قريبة في بعض دول الخليج يمارس مهمة الهدم والتخريب، حتى
 تم إبعاده لاشتراكه في مؤامرة ضد الحكومة القائمة.

إلا في خيال الرافضة)، وهذا هو السر العظيم»(١). وبهذه الترهات يخدعون أتباعهم ويضفون على (آياتهم) صفة القداسة.

فهل يحاولون تحريف القرآن بالقوة وصرف الناس عن كتاب الله بتهديد السلاح إلى كتاب وشريعة يخترعونها توافق أهواءهم؟ هذا ما تشير إليه هذه البروتوكولات، والله غالب على أمره وحافظ كتابه ولو كره الكافرون.

<sup>(</sup>١) الفكر الإسلامي مواجهة حضارية (ص٣٠٥).

#### ٢ . اختراع شريعة جديدة:

نجد عمدتهم وحجتهم \_ ابن بابویه \_ في كتابه «الاعتقادات» التي تُسمى دين الإمامية، يشير إلى أن مهديهم إذا رجع من غيبته ينسخ شريعة الإسلام فيما يتعلق بأحكام الميراث، فيذكر عن الصادق أنه يقول:

"إن الله آخى بين الأرواح في الأَظِلَّة قبل أن يخلق الأبدان بألفي عام، فلو قد قام قائمنا أهل البيت أورث الأخ الذي آخى بينهما في الأظلة ولم يُورِّث الأخ من الولادة"(١).

فهذه الرواية تكشف عما يختلج في نفوس أرباب تلك العصابة من رغبة في إحلال العلاقة الحزبية والتنظيمية بين أفرادها محل القرابة والولادة في الميراث، ونهب أموال الناس باسم هذه العلاقة والأخوة!! وما تحلم به عند قيام دولتها الموعودة من تطبيق هذه التطلعات والتي أرادت إعطاءها صيغة مقبولة بنسبتها لآل البيت.

كما تفصح الرواية عن موقف واضعي هذه الرويات من تطبيق الشريعة الإسلامية ورغبتهم في تعطيلها، ثم هي تعكس مضمونًا إلحاديًّا يسعى لهدم الشريعة والخروج على عقيدة ختم النبوة، وهذه الدعوى، فضلًا عن أنها خروج عن شريعة الإسلام، فهي مخالفة لمنطق العقل، فالتوارث منوط

<sup>(</sup>١) ﴿الاعتقادات؛ (ص٨٣).

بالعلاقة الظاهرة من الولادة والقرابة، أما المؤاخاة الأزلية فلا يدركها البشر، فكيف تكون أساسًا لقسمة الميراث!!

بل إن الحكم والقضاء في دولة المنتظريقام على غير شريعة المصطفى ﷺ.

جاء في «الكافي» وغيره: «قال أبو عبد الله: إذا قام قائم آل محمد حكم بحكم داود وسليمان ولا يُسأل بيَّنة» (١)، وفي لفظ آخر: «إذا قام قائم آل محمد حكم بين الناس بحكم داود عَلَيْكُمُ ولا يحتاج إلى بينة» (٢).

وقد تَبنى ثقة دينهم الكليني هذه العقيدة وبوب لها بابًا خاصًا بعنوان: «باب في الأئمة عليه أنهم إذا ظهر أمرهم حكموا بحكم داود وآل داود ولا يُسألون البينة»(٣). ولا يخفى ما في هذا الاتجاه من عنصر يهودي.

ولهذا علق بعضهم على هذا العنوان بقوله: «أي: أنهم ينسخون الدين المحمدي ويرجعون إلى دين اليهود» (1). فانظر كيف يحلم مدعو التشيع ـ الذين لبسوا ثوب التشيع زورًا وبهتانًا ـ بدولة تحكم بغير شرع الإسلام؟!!

وتشير بعض رواياتهم إلى أنه أيضًا يحكم بحكم آدم مرة، ومرة بحكم داود، ومرة بقضاء إبراهيم، ولكن يعارضه في هذا الاتجاه للحكم بغير شريعة الإسلام بعض أتباعهم، إلَّا أنه يواجه هذه المعارضة بشدة حيث يأمر بهم فتضرب أعناقهم (٥).

<sup>(</sup>١) «أصول الكافي» (١/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>۲) «الإرشاد» للمفيد (ص٤١٣)، «أعلام الورى» للطبرسي (ص٤٣٣).

<sup>(</sup>٣) «أصول الكافي» (١/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٤) محب الدين الخطيب في تعليقه على «المنتقى» (٣٠٢ ـ هامش٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: ابحار الأنوار، (٥٢/ ٣٨٩).

وتقدم رواياتهم بعض أحكامه وأقضيته، فتقول: إنه يحكم بثلاث لم يحكم بها أحد قبله: يقتل الشيخ الزاني، ويقتل مانع الزكاة، ويورث الأخ أخاه في الأظلة (١)، وأنه يقتل من بلغ العشرين ولم يتفقه في الدين... إلخ (٢).

كما تقوم دولة الغائب (أو نائبه حسب مذهب الروافض) على الحكم لأهل كل ملة بكتابهم مع أن الإسلام لم يجز لأحد أن يحكم بغير شريعة القرآن باتفاق المسلمين (٣).

تقول بروتوكولاتهم: «إذا قام القائم استخرج التوراة وسائر كتب الله تعالى من غار بأنطاكية حتى يحكم بين أهل التوراة بالتوراة، وبين أهل الإنجيل بالإنجيل، وبين أهل الزبور بالزبور، وبين أهل القرآن بالقرآن»(٤).

فهذا القانون (بغض النظر عن الجانب الخرافي في الرواية) يصور ما يطمح إليه شيوخ الروافض مما يشبه إلى حد كبير فكرة الديانة العالمية التي ترفع شعار الماسونية، وهي فكرة إلحادية تقوم أساسًا على إنكار الديانات السماوية تحت دعوى حرية الفكر والعقيدة.

هذا، وقد نص دستورهم أن سنة المعصومين (لا سنة المصطفى) هي عمدة تشريعهم، وآخر المعصومين عندهم هو الغائب المعدوم، الذي ينوب عنه فقهاؤهم نيابة ولهم اللقاءات الخفية والسرية معهم!!

<sup>(</sup>۱) «الخصال» لابن بابويه (ص۱٦٩٩، «بحار الأنوار» (٥٢/ ٣٥٩)، «بشارة الإسلام» لشيخهم المعاصر: الكاظمي (ص٢٧٥).

<sup>(</sup>٢) «أعلام الورى» للطّبرسي (ص٤٣١)، «بحار الأنوار» (٥٢/٥٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: «منهاج السنة النبوية» لشيخ الإسلام ابن تيمية (٣/ ١٢٧)، أو مختصره للذهبي «المنتقى» (ص٣٤٣).

<sup>(</sup>٤) قالغيبة المنعماني (ص١٥٧)، قبحار الأنوار، (٥٢/ ٣٥١).

## ٣ ـ كتاب جديد وقضاء جديد يُفرضان على الناس بعد الاستيلاء على مكة

في حومة هذه البروتوكولات التي تسعى لتغيير كتاب الله سبحانه، وابتداع شريعة جديدة لم يأذن بها الله، والرجوع إلى حكم داود لا شريعة محمد على القرآن.

نلتقي بعد ذلك ببروتوكول آخر يعد نتيجة لهذه المقدمات والتغييرات، ويتم إعلانه بعد الاستيلاء على مكة المكرمة؛ وهو إلغاء مهديهم (أو نائبه) وفق الاتجاه (لعموم ولاية الفقيه) لحكم القرآن وإحلال كتاب آخر محله.

يقول النص: يقوم القائم بأمر جديد، وكتاب جديد، وقضاء جديد<sup>(۱)</sup>، لكأني أنظر إليه بين الركن والمقام، يبايع الناس على كتاب جديد<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «الغيبة» للنعماني (ص١٥٤)، «بحار الأنوار» (٥٢/ ٣٥٤)، «إلزام الناصب» لشيخهم وآيتهم المعاصر: اليزدي الحائري (٢/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٢) ﴿ الغيبة ؛ للنعماني (ص١٧٦)، ﴿بحار الأنوار ، (٥٢ (١٣٥).

## الفصل الثاني

## تغيير أصل الدين (وهو التوحيد)

#### ١ ـ إعلان البراءة من المشركين

هذا من شعارات الروافض في البلد الحرام، في حج هذه الأعوام، والذي يجهل مذهب هؤلاء القوم يظن أن المقصود البراءة من عبادة غير الله سبحانه، والتبري ممن يعبد غير الله، ولا شك بأن من أصول الإسلام البراءة من الشرك وأهله، ولكن الأمر عند هؤلاء خلاف ذلك تمامًا، فهم أمروا برفع هذا الشعار في هذا التجمع الإسلامي الكبير؛ يريدون بالبراءة من المشركين: البراءة من حكام المسلمين من أبي بكر إلى أن تقوم الساعة.

ولو كان حكام المسلمين اليوم في مثل إيمان أبي بكر وعدل عمر، لاينفعهم ذلك، فهم في عداد المشركين، وهم طواغيت وأصنام يعبدون من دون الله.

كما لا ينفع حجاج بيت الله الحرام إخلاصهم لله، ولا ينجيهم توحيدهم لله من وصمهم بالشرك والمشركين، إلا إذا بايعوا حكام الروافض وتبرءوا من حكام المسلمين جميعهم من أبي بكر إلى أن تقوم الساعة.

والخطورة الكبرى لهذا الأمر أنه محاولة لنسخ دين الإسلام الذي

أساسه وأصله التوحيد، وقد استفاضت نصوصهم في تأويل نصوص التوحيد بالشرك (۱)، كما أن مفهوم الشرك عند الرافضة يؤكد أن مذهبهم هو عين مذهب المشركين، ولذا ظهر خميني في كتابه «كشف الأسرار» داعيًا للشرك ومدافعًا عنه ملة المشركين، فهو يقول - مثلًا - تحت عنوان: «طلب الحاجة من الأموات ليس بشرك»، من الأموات ليس بشرك»، بل يصل به الأمر إلى القول: «إن طلب الحاجة من الحجر أو الصخر ليس شركًا» (إن طلب الحاجة من الحجر أو الصخر ليس شركًا» ويقول: «إننا نطلب المدد من الأرواح المقدسة للأنبياء والأئمة ممن قد منحهم الله القدرة» (۱).

ذلك أن الشرك عند هذه الفئة هو أن يتولى على بلاد المسلمين أحد من غير طائفتهم، فهذا هو الجرم الأكبر، والشرك الذي لا يُغفر.

يقول خميني في كتابه «الحكومة الإسلامية»: «توجد نصوص كثيرة تصف كل نظام غير إسلامي (يعني غير رافضي) بأنه شرك، والحاكم أو السلطة فيه طاغوت، ونحن مسئولون عن إزالة آثار الشرك من مجتمعنا المسلم، ونبعدها تمامًا عن حياتنا».

وكان رفعهم لشعار البراءة ومناداتهم بذلك في حرم الله الآمن هو: ترجمة عملية لهذا المعتقد، وهم لا يعملون على التبري من عبادة غير الله، والكفر بالطاغوت، بل يسعون لإقامة (الرفض) ولعن الصحابة والتبري من أئمة المسلمين وعامتهم، ونشر الشرك في العامل الإسلامي كله؛ لأن دين

<sup>(</sup>۱) انظر كتب التفسير عندهم كـ تفسير القمي ، و «الصافي»، و «البرهان»، و «تفسير العياشي» وغيرها.

<sup>(</sup>٢) «كشف الأسرار» (ص٤٩).

<sup>(</sup>٣) «كشف الأسرار» (ص٤٩).

هؤلاء الولاية والشرك لا التوحيد والإيمان.

ولذا؛ فإن الشرك قد ضرب بجرانه في أقطارهم، ولا عجب، فهم يُؤَوِّلون كل ماجاء من النهي في كتاب الله عن الشرك بالشرك بولاية علي، لا الشرك في عبادة الله. إليك هذه النصوص من كتبهم:

ا ـ عن أبي جعفر عَلَيْكُ قال: ما بعث الله نبيًا قط إلا بولايتنا والبراء من عدونا، وذلك قول الله في كتابه: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كَتَّالِهُ أَمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اللهِ عَدُونَا، وذلك قول الله في كتابه: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كَتَّالِهُ أَمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي اللهِ اللهِلمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

٢ ــ وعن أبي عبد الله في قوله تعالى: ﴿لَا نَنَاخِذُوۤا إِلَـٰهَيْنِ ٱثۡنَيۡنِ ۚ إِنَّمَا هُو اللّهُ وَحِيدٌ ﴿ لَا يَتَخَذُوا إِمامِين، إِنَما هُو إِمامُ واحد (٣).

٣ ـ وعن الباقر في قوله سبحانه: ﴿ لَهِنَ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطُنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ (١)، قال: لئن أمرت بولاية أحد مع ولاية علي ﷺ، ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين (٥).

٤ ـ وعن عبد الله في قول سبحانه: ﴿ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَمَدًا ﴾ (٦) ، قال: العمل الصالح: المعرفة بالأثمة، ولا يشرك بعبادة ربه

<sup>(</sup>١) النحل: ٣٦.

وانظر: «تفسير العياشي» (٢/ ٢٥٨)، و«تفسير البرهان» (٢/ ٣٦٨)، و«تفسير الصافي» (١/ ٩٦٨)، و«تفسير نور الثقلين» (٣/ ٥٣).

<sup>(</sup>٢) النحل: ٥١.

<sup>(</sup>٣) • تفسير العياشي؛ (٢/ ٢٦١)، وقالبرهان؛ (٢/ ٣٧٣)، وقنور الثقلين؛ (٣/ ٦٠).

<sup>(</sup>٤) الزمر: ٦٥.

 <sup>(</sup>٥) «تفسير الصافي» (٢/ ٤٧٢)، وقد نقل هذه الرواية عن القمي شيخ الكليني في «تفسيره»، وانظر:
 «تفسير نور الثقلين» (٤/ ٤٩٨).

<sup>(</sup>٦) الكهف: ١١٠.

أحدًا: التسليم لعلي، لا يشرك معه في الخلافة من ليس ذلك له ولا هو من أهله (١).

وفي راوية أخرى لهم عن أبي عبد الله ﷺ في قوله: ﴿ وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ اللهِ عَلَيْهِم وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَكَدَا ﴾، قال: لا يتخذ مع ولاية آل محمد صلوات الله عليهم غيرهم (٢).

٥ \_ عن جابر الجعفي عن أبي جعفر في قوله سبحانه: ﴿... وَلَا تَكُونُوا ۗ أَوَّلَ كَافِرٍ مِلْمِهِ ... ﴾ (٣). قال: يعني عليًا (٤).

آ ـ وعن جابر الجعفي قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله:
 ﴿ ... وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّغِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُسِ اللَّهِ ... ﴾ (٥) قال: فقال: هم أولياء فلان، وفلان، وفلان (يعنون أبا بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم) اتخذوهم أثمة من دون الإمام (٢).

٧ ـ وعن أبي عبد الله في قوله سبحانه: ﴿... إِنَّهُمُ اَتَّخَذُواْ اَلشَّيَطِينَ آوْلِيَآةَ مِن دُونِ اللهِ ... ﴾ (٧)، قال: يعني أئمة دون أئمة الحق (٨).

 <sup>(</sup>۱) «تفسير العياشي» (۲/ ۳۵۳)، و «البرهان» (۲/ ۹۷٪)، و «تفسير الصافي» (۲/ ۳۱)، و «تفسير نور الثقلين» (۳/ ۳۱۷، ۳۱۷).

<sup>(</sup>۲) «تفسير الصافى» (۲/ ۳٦۱).

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٤١.

<sup>(</sup>٤) اتفسير العياشي، (١/ ٢٤).

<sup>(</sup>٥) البقرة: ١٦٥.

والآية كاملة: ﴿وَهَامِنُواْ بِمَآ أَنــَزَلْتُ مُصَلِّيقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَنكُونُواْ أَوَّلَ كَافِرٍ مِثْبُ ﴾، فالضمير يعود كما هو واضح من السياق إلى القرآن الكريم، وهم أرجعوه إلى (علي) ﷺ، وهو غير مذكور أصلًا، والخطاب في الآية لبني إسرائيل.

<sup>(</sup>٦) انظر: «تفسير العياشي» (١/ ٧٢)، و«البرهان» (١/ ١٧٢)، و«الصافي» (١/ ٦٥٦).

<sup>(</sup>٧) الأعراف: ٣٠.

<sup>(</sup>۸) «تفسير الصافى» (۱/ ۷۱).

والروايات في هذا الباب كثيرة، وهي محاولة لهدم الأصل الأول في الإسلام، وهو التوحيد، وإعطاء الشرك صفة الشرعية، وهي كذلك محاولة خطيرة بتفسير التوحيد والشرك والكفر بغير معانيها الحقيقية.

<sup>(</sup>١) النساء: ٨٤.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٨٨.

 <sup>(</sup>٣) «تفسير العياشي» (١/ ٢٤٥)، و«الصافي» (١/ ٣٦١)، و«البرهان» (١/ ٣٧٥)، و«تفسير نور الثقلين» (١/ ٤٨٨).

# الفصل الثالث

# تحويل المسلمين إلى كربلاء

### ١ - تحويل المسلمين إلى كربلاء

وبعد الهدم والتخريب الذي يحلم به هؤلاء الزنادقة للحرمين الشريفين فإنهم يريدون أن يصرفوا المسلمين عنوة إلى كعباتهم ومشاهدهم الخاصة بهم، وقد وضعوا نصوصًا كثيرة في هذا سيجري محاولة تطبيقها على المدى الطويل، ونشرها بين المسلمين بالقوة تحت شعارات شتى لتصدير الثورة أو محاربة الطواغيت أو الدفاع عن أهل البيت أو غيرها، وهي تجري في اتجاهين:

الاتجاه الأول: محاولات يائسة للنيل من الكعبة والتطاول على قدسيتها، فمن بروتوكولاتهم وخططهم العمل على التهوين من شأن بيت الله العظيم، فقد وضعوا نصوصًا خطيرة في هذا الشأن ونسبوها \_ كذبًا \_ لبعض أهل البيت كجعفر الصادق وغيره لتحظى بالقبول، وتنال القداسة في نفوس الأتباع، لا سيما أنهم أوهموا هؤلاء الأتباع بأن أولئك الآل لا يسهون ولا يخطئون ولا يغفلون، وقولهم كقول الله ورسوله... وهذه النصوص لا تبقي في نفس من يؤمن بها أي قداسة لبيت الله الحرام.

تتحدث نصوصهم \_ مثلًا \_ عن محاورة جرت بين كربلاء والكعبة، فيقول

جعفرهم (١): «إن أرض الكعبة قالت: مَنْ مثلي؟ وقد بُني بيت الله على ظهري، يأتيني الناس من كل فج عميق، وجُعِلْتُ حرم الله وأمنه».

فأوحى الله إليها ـ كما يفترون ـ : أنْ كُفي وقري ما فضلُ ما فُضلتِ به فيما أعطيت كربلاء إلا بمنزلة الإبرة، غرست في البحر فحملت من ماء البحر، ولولا تربة كربلاء ما فضلتك، ولولا من تضمه أرض كربلاء ما خلقتك، ولا خلقت البيت الذي به افتخرت، فقري واستقري وكوني ذَنبًا متواضعًا ذليلًا مهينًا غير مستنكف ولا مستكبر لأرض كربلاء، وإلّا سخت بك وهويت بك في نار جهنم (٢).

ولكن الكعبة لم تقبل الأمر الإلهي، وتلتزم بالتواضع، وتصبح كالذّنب الذليل المهين لأرض كربلاء \_ كما تقول نصوصهم \_ فحلت بها العقوبة من الله، بل إن العقوبة حلت بكل أرض وماء لإعراضها عن التواضع لكربلاء.

يقول النص عندهم: «فما من ماء ولا أرض إلا عوقبت لترك التواضع لله، حتى سلط على الكعبة المشركين، وأرسل إلى زمزم ماءً مالحًا حتى أفسد طعمه ...»(٣).

فالكعبة في نظرهم تستحق السحق من جيش أبرهة، وزمزم ـ في ذوق هؤلاء الزنادقة ـ فاسد الطعم:

ومن يَكُ ذا فع مُسرِّ مريض يجد مُسرًّا به الماء الزُلالا

<sup>(</sup>١) لأن الجعفر الصادق الذي تنقل أقواله كتبهم ليس جعفرًا المعروف عند المسلمين، ويبوء بإثم هذه المنقولات أولئك المفترون عليه.

<sup>(</sup>٢) ﴿كَامُلُ الزِّيَارَاتِ، ص٢٧٠، ﴿بِحَارُ الْأَنُوارِ، (ج١٠١/ ص١٠٩).

<sup>(</sup>٣) الموضع نفسه من المصدرين السابقين.

وهو يستوجب أن يوضع فيه من المواد ما يحوله عن عذوبته وحلاوته.

وكل ذلك لأن المسلمين يتجهون إلى بيت الله الحرام، ويتزاحمون على الشرب من ماء زمزم، وهذا \_ في نظرهم \_ تطاول على كعبتهم (كربلاء) لا ينبغى أن يمر بدون عقاب لهذه المقدسات.

وقد يقومون اليوم بإجراء ضد كبرياء الكعبة وزمزم؛ لأن الحجاج يزيدون، وتعظيمهم وتوقيرهم للكعبة ينمو، وهذا يغيظ هذه الفئات الحاقدة، فهو كبرياء ضد كربلاء.

ولذلك فإن ما قام به بعض الروافض في أعوام خلت من محاولة تدنيس الحجر الأسود بعذرة كان يحملها هو تعبير عن هذا المعنى الخرافي الذي رئي عليه (١).

ثم تتحدث نصوصه بأنه لم ينج من العقوبة الكونية العامة إلا كربلاء، على الرغم من أنها افتخرت وتكبرت وقالت: «أنا أرض الله المقدسة المباركة، الشفاء في تربتي ومائي»(٢).

وكثيرًا ما يحاولون أن يغرسوا في نفوس الأتباع استشعار مزية كربلاء وفضلها على بيت الله الحرام؛ فقد نسبوا ـ مثلًا ـ لعلي بن الحسين أنه قال: «اتخذ الله أرض كربلاء حرمًا آمنًا مباركًا قبل أن يخلق الله أرض الكعبة ويتخذها حرمًا بأربعة وعشرين ألف عام، وقدسها وبارك عليها، فما زالت قبل خلق الله الخلق مقدسة مباركة، ولا تزال كذلك حتى يجعلها الله أفضل

<sup>(</sup>۱) في سنة (۱۰۸۷ هـ يوم الخمس الموافق ۸ شوال)، أصبح الناس، فإذا الكعبة المشرفة ملطخة بعذرة أو بما يشبه العذرة من جميع جوانبها، وكذلك الحجر الأسود والركن اليماني. انظر: التريخ الكعبة المعظمة المحسين باسلامه (ص ٣٨٠).

<sup>(</sup>٢) عكاملَ الزيارات؛ (ص٢٧٠)، «بحار الأنوار؛ (ج١٠١/ ص١٠٩).

أرض في الجنة، وأفضل منزلة ومسكن يسكن فيه أولياؤه في الجنة»(١).

ونصوصهم في هذا الباب كثيرة (٢)، وتقديسهم لأرض كربلاء؛ لأنها على حد زعمهم ـ ضمت جسد الحسين فاستمدت قداساتها بوجوده فيها... فهل كان الحسين مدفونًا فيها قبل خلق الكعبة بأربعة وعشرين ألف عام؟! أم هي معدة لاستقباله منذ غابر الأزمان؟!

وإذا كان كل هذا الفضل بوجود جسد الحسين فلماذا لم تفضل المدينة وفيها جسد رسول الله ﷺ؟!

إن هذا التناقض يكشف أنه ليس الهدف تقديس الحسين، ولكنه الكيد للأمة ودينها، وصرفها عن قبلتها وحجها.

وقد يقول قائل: «إن ما سطرته إنما هي مقالات السابقين من الرافضة، فكيف يحاسب هؤلاء بما سطرته زنادقة العصور الماضية؟».

وأقول: إن هذه النصوص منقولة من كتب يعتمد عليها رافضة هذا العصر، ويقدسون نصوصها، وعليها مقدمات مراجعهم المعاصرين وتعليقاتهم وتقريظاتهم وتوثيقاتهم بلا اعتراض أو نقض لهذه المقالات الزائغة، بل ثناء وتأييد، فهي عندهم كـ«صحيح البخاري ومسلم» عند جماعة المسلمين، ومع ذلك إذا أردت بعض أقوال المعاصرين في هذا الشأن فاقرأ ما يقوله، ويترنم به كبير مراجعهم وآياتهم في هذا العصر وهو محمد حسين آل كاشف الغطا شيخ مراجعهم الموجودين، ومن يعد عند بعض أهل السنة، الذين لم يطلعوا

 <sup>(</sup>۱) «بحار الأنوار» (ج۱۰۱/ ص۱۰۷).

<sup>(</sup>٢) تجد هذه النصوص مع غيرها من الأقوال التي تتعلق بمشاهدتهم في كتب المزار عندهم، وقد خصص لها المجلسي ثلاثة مجلدات من كتابه «البحار».

على حقيقته من المعتدلين، ولهذا قدموه إمامًا لهم في مؤتمر القدس الأول<sup>(۱)</sup>؛ لأن له وجهين وقولين، والتقية لا تنتهى أسرارها وأساليبها عندهم.

يقول مشيدًا بكربلاء \_ ومفضلًا لها على بيت الله الحرام \_ مخالفًا لنص القرآن وإجماع المسلمين:

ومن حديث كربلاء والكعبة لكربلاء بان علو الرتبة

ثم يؤكد بعد ذكره لهذا البيت أن هذا من ضرورات مذهبهم، فيقول بأن كربلاء: «أشرف بقاع الأرض بالضرورة»(٢).

وانظر إلى ما يقوله أيضًا مرجعهم الآخر في هذا العصر وآيتهم التي ينسبونها زروًا على الله وهو ميرزا حسين الحائري (وهو يعيش الآن في بعض دول الخليج) يقول: «كربلاء تلك التربة الطيبة الطاهرة، والأرض المقدسة التي قال في حقها رب السموات والأرضين<sup>(٣)</sup>، مخاطبًا الكعبة، حين افتخرت على سائر البقاع: قري واستقري، لولا أرض كربلاء وما ضمته لما خلقتك»<sup>(٤)</sup>.

ثم يعقب على ذلك بقوله: «وكذلك أصبحت هذه البقعة المباركة بعدما صارت مدفنًا للإمام علي ﴿ مَزَارًا للمسلمين (!).. وكعبة للموحدين (!)، ومطافًا للملوك والسلاطين (!)، ومسجدًا للمصلين(!)»(٥).

وهذا رافضي آخر وهو ممن نال شهادة علمية ـ الدكتواره ـ والتي تقتضي

<sup>(</sup>۱) انظر: تعليق محمد رشيد رضا في «المنار» على تقديم محمد حسين آل كاشف الغطا إمامًا لهم في الصلاة في «مجلة المنار» المجلد (۲۹/ ص٦٢٨).

 <sup>(</sup>۲) «الأرض والتربة الحسينية» (ص ٥٦ ـ ٦٥).

 <sup>(</sup>٣) انظر كيف يفترون الكذب على رب العالمين، وإنما يفتري الكذب الذي لايؤمنون.

<sup>(</sup>٤) «أحكام الشيعة» (١/ ٣٢).

<sup>(</sup>٥) قاحكام الشيعة (١/ ٣٢).

أن لا تدخل مثل هذه الأفكار إلى ذهنه، ولكنه التعصب والتحزب الذي يعطل مَلكَة العقل ويشل حركة التفكير، فها هو يأخذ بأساطيرهم في هذا فيقول بأن نصوصهم قد اعتبرت كربلاء أفضل بقاع الأرض، فهي تعتبر عند الشيعة أرض الله المختارة المقدسة المباركة، وهي حرم الله وقبة الإسلام، وفي تربتها الشفاء، وهذه المزايا لم تجتمع لأي بقعة حتى الكعبة (١).

ويقول آيتهم العظمى محمد الشيرازي بأننا «نقبل أضرحتهم كما نقبل الحجر الأسود وكما نقبل جلد القرآن»(٢).

هذا ما تفتريه هذه الطغمة، ولكن الله يقول: ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدُى لِلْقَالَمِينَ ۞ فِيهِ عَايَنتُ بَيِّنتُ مُقَامُ إِبْرَهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ، كَانَ عَامِنَا وَلِيَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ كَانَ عَامِنَا وَلِيَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ كَانَ عَامِنَا وَلِيَّهِ عَلَى النَّامِ عَلَى النَّامِ عَلَى النَّهِ عَنِي الْعَلَمِينَ ﴾ (٣)، فهل بعد هذا مجال لافتراء مفتر؟ ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبِّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ (١).

<sup>(</sup>۱) د. محمد جواد طعمة: « تاريخ كربلاء» (ص۱۱۵ \_ ۱۹۳)، والكتاب موثق من عدد من آياتهم، (انظر مقدمات الكتاب).

<sup>(</sup>٢) مقالة الشيعة المرجع الديني محمد الشيرازي (ص $\Lambda$ ).

<sup>(</sup>٣) آل عمران: الآيتان: ٩٧، ٩٦.

<sup>(</sup>٤) محمد: ۲٤.

## الاتجاء الثاني

# التهوين من شأن الحج وتفضيل الحج إلى المشاهد على الحج لبيت الله

وسأقدم تصويرًا لهذا الاتجاه أوضح فيه بالأمثلة \_ المستقاة من مصادرهم المعتمدة \_ محاولاتهم لوضع نصوص كثيرة منسوبة لبعض أهل البيت \_ زورًا وبهتانًا \_ لتخدمهم في هذا الغرض، ثم أبين تخصيصهم لزيارة كربلاء يوم عرفة بمزية خاصة، وماذا يقولون عن زيارة الحسين، وزوار الحسين، والمناسك التي وضعوها على غرار بعض مناسك الحج والعمرة، وكمحاولة للقيام بغزو فكري لصرف المسلمين عن بيت ربهم.

ويبدو أنهم سيقومون بنشر هذه الاتجاه الفكري بعد محاولاتهم إشعال الفتنة في أرض الحرمين.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «حدثني الثقات أن فيهم من يرى الحج إلى المشاهد أعظم من الحج إلى البيت العتيق، فيرون الإشراك بالله أعظم من عبادة الله وحده، وهذا من أعظم الإيمان بالطاغوت»(١).

هذه المسألة التي قال عنها عالم من أكبر علماء أهل السنة المعنيين بتتبع أمر الرافضة والرد عليهم، بأنه قد وصله خبرها عن طريق بعض الثقات،

 <sup>(</sup>۱) «منهاج السنة» (۲/ ۱۲٤).

هي اليوم مقررة ومعلنة، في المعتمد من كتب الاثنى عشرية في عشرات من الروايات، تنص على أن زيارة المشهد أفضل من الحج إلى بيت الله الحرام.

فاستمع الآن إلى ما يقولون:

جاء في «الكافي» وغيره: «إن زيارة قبر الحسين تعدل عشرين حجة، وأفضل من عشرين عمرة وحجة» (١).

وحينما قال أحد الرافضة لإمامه: «إني حججت تسع عشرة حجة، وتسع عشرة عمرة»، أجابه الإمام بأسلوب يشبه السخرية قائلًا: «حج حجة أخرى، واعتمر عمرة أخرى، تُكتب لك زيارة قبر الحسين عليك الله المسين عليه المسين عليه المسين المسين

فكأنه يقول له: علام تبذل كل هذا الجهد، وزيارة قبر الحسين أفضل من عملك هذا، ثم تراه وَجَّهَهُ لإكمال عشرين حجة وعمرة ليكتمل بذلك فضل زيارة واحدة لقبر الحسين، ولم يوجهه لزيارة الحسين، وذلك زيادة في التقريع وإظهار السخرية وإبداء التحسر.

وتذهب رواياتهم إلى المبالغة بأفضلية قبر الحسين وقبور سائر الأثمة على الركن الخامس من أركان الإسلام: حج بيت الله الحرام، وتصل في ذلك إلى درك من العته والجنون، أو الزندقة والإلحاد لا يكاد يصل إليه أحد في هذا الباب، حتى ليقول القائل بأن هذا دين المشركين لا دين المسلمين الموحدين؛ لأن هؤلاء يقدمون لنا دينًا آخر غير ما يعرفه المسلمون، دين شيوخهم وآياتهم لا دين رب العالمين، وتخرصات وأوهام رجالهم، لا سنة

<sup>(</sup>۱) • فروع الكافي، (١/ ٣٢٤)، • ثواب الأعمال، لابن بابويه (ص٥٦)، • تهذيب الأحكام، للطوسي (١٦/ ١٦)، • كامل الزيارات، لابن قولويه (ص١٦١)، • وسائل الشيعة، للحر العاملي (١٠/ ٣٤٨).

<sup>(</sup>٢) «تهذيب الأحكام» للطوسي (١٦/٢)، «وسائل الشيعة» (١٠/٣٤٨)، «بحار الأنوار» (٢) (٣٤٨/١٠).

سيد المرسلين، فهي أشبه ما تكون بمؤامرة لتغيير دين المسلمين، وتغيير قبلة المسلمين (الكعبة): بيت رب العالمين.

وتُقدم لنا رواياتهم هذا المعنى بصور مختلفة وأساليب متنوعة لتؤثر في قلوب السذج والجهلة، وتخدع عقول الناشئة والعجم، فما أسرع تأثير البدعة في هؤلاء (١).

بهذا الأسلوب الغريب الذي هو أشبه ما يكون بلعب الأطفال ومحاوراتهم، يقرر جعفرهم أن زيارة الضريح أفضل من ثلاثين حجة، ويفترون أيضًا على رسول الله على يكشف بلفظه بلفظه

<sup>(</sup>۱) ولذلك قال أيوب السختياني ـ كما يروي اللالكائي ـ : «إن من سعادة الحدث والأعجمي أن يوفقهما الله لعالم من أهل السنة». انظر: «شرح أصول اعتقاد أهل السنة» (١/ ٦٠).

 <sup>(</sup>۲) «ثواب الأعمال» لابن بابويه القمي (ص٥٢)، «وسائل الشيعة» للحر العاملي (١٠/٣٥٠،
 (٣٥١).

كذبهم فضلًا عن معناه، حيث تقول روايتهم: «كان الحسين عليه ذات يوم في حجر النبي صلى الله عليه وآله، وهو يلاعبه ويضاحكه، وأن عائشة قالت: يا رسول الله، ما أشد إعجابك بهذا الصبي!! فقال لها: وكيف لا أحبه وأعجب به وهو ثمرة فؤادي وقرة عيني، أما إن أمتي ستقتله، فمن زاره بعد وفاته كتب الله له حجة من حججي. قالت: يا رسول الله، حجة من حججك؟! قال: نعم، وحجتين. قالت: وحجتين؟! قال: نعم، وأربعًا. فلم تزل تزده وهو يزيد حتى بلغ سبعين حجة من حجج رسول الله صلى الله عليه وآله بأعمارها»(١).

وتذهب رواية أخرى إلى أن: «من زار قبر أبي عبد الله كتب الله له ثمانين حجة مبرورة»(٢).

وتزيد رواية أخرى على ذلك فتقول: «من أتى قبر الحسين عليه عارفًا بحقه كان كمن حج مائة حجة مع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم»(٣).

وتتنافس رواياتهم في المبالغة في الأعداد لتتجاوز المثات إلى مرحلة الآلاف، وتتجاوز ذلك إلى ذكر أصناف من الثواب والأجر، وكأن الدين هو مجرد زيارة قبر، والوقوف على ضريح.

فقد جاء في "وسائل الشيعة" وغيره عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر قال: "لو يعلم الناس ما في زيارة الحسين الشائل من الفضل لماتوا شوقًا، وتقطعت أنفسهم عليه حسرات. قلت: وما فيه؟ قال: من زاره تشوقًا إليه كتب الله له ألف حجة متقبلة، وألف عمرة مبرورة، وأجر ألف شهيد من شهداء بدر، وأجر ألف صائم، وثواب ألف صدقة مقبولة، وثواب ألف نسمة

<sup>(</sup>۱) قوسائل الشيعة» (۱۰/ ۳۵۱، ۳۵۲).

<sup>(</sup>٢) «ثواب الأعمال» (ص٥٢)، «كامل الزيارات» (ص١٦٢)، «وسائل الشيعة» (١٠/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٣) «ثواب الأعمال» (ص٥٢)، «وسائل الشيعة» (١٠/٣٥٠).

أريد بها وجه الله، ولم يزل محفوظًا سنته من كل آفة أهونها الشيطان، ووكل به ملك كريم يحفظه من بين يديه وعن يمينه وعن شماله ومن فوق رأسه ومن تحت قدمه، فإن مات سنته حضرته ملائكة الرحمن يحضرون غسله وإكفانه والاستغفار له، ويشيعونه إلى قبره بالاستغفار له، ويُفسح له في قبره مد بصره، ويؤمنه الله من ضغطة القبر، ومن منكر ونكير يروعانه، ويُفتح له باب إلى الجنة، ويُعطى كتابه بيمينه، ويُعطى له يوم القيامة نور يضيء لنوره ما بين المشرق والمغرب، وينادي مناد: هذا مَنْ زار الحسين شوقًا إليه، فلا يبقى أحج يوم القيامة إلا تمنى يومئذ أنه كان من زوار الحسين الكلالية.

وفي رواية أخرى: "إن الرجل منكم ليغتسل في الفرات ثم يأتي قبر الحسين عارفًا بحقه، فيعطيه الله بكل قدم يرفعها أو يضعها مائة حجة مقبولة، ومائة عمرة مبرورة، ومائة غزوة مع نبي مرسل أو إمام عادل"(٢).

ورواية ثالثة تقول: "من زار الحسين عليه يوم عاشوراء حتى يظل عنده باكيًا، لقي الله عز وجل يوم القيامة بثواب ألفي ألف حجة، وألفي ألف عمرة، وألفي ألف غزوة، وثواب كل حجة وعمرة وغزوة، كثواب من حج واعتمر وغزا مع رسول الله صلى الله عليه وآله ومع الأثمة الراشدين صلوات الله عليهم ...»(٣).

ثم ذكرت الرواية: «أن هذا الفضل كله يحصل أيضًا لمن لم يستطع زيارة قبره في هذا اليوم، ولكن صعد على سطح داره وأومأ إليه بالسلام ثم دعا على

<sup>(</sup>۱) «كامل الزيارات» (ص١٤٣)، «وسائل الشيعة» (١/٣٥٣)، «بحار الأنوار» (١٠١/١٠١).

<sup>(</sup>۲) قوسائل الشيعة» (۱۰/ ۳۷۹)، «كامل الزيارات» (ص١٨٥).

<sup>(</sup>٣) "بحار الأنوار" (١٠١/ ٢٩٠)، "كامل الزيارات" (ص١٧٦) وما بعدها.

قاتله وندب الحسين وبكاه ولم ينتشر في يومه هذا في حاجة»(١)

وعلى غرار هذه عشرات من الأمثلة تكل اليد من نقلها، ويتعب الفؤاد من تأملها، لأنها روايات الهدف منها صرف الناس عن عبادة الواحد القهار إلى عبادة المخلوقين الضعفاء، وغايتها التحلل من تكاليف الإسلام وشرائع الدين إلى مجرد نقل القدم إلى قبر، ليحصل بذلك على كل الأجر، حتى تنتهي بمعتقدها إلى ضرب من الإباحية، والإعراض عن أوامر الله وشرائعه، والتعدي على محارمه. فلو كان شيء من هذا حقًا لذكره القرآن العظيم في آيات عدة من القرآن، ولا تذكر زيارة قبر الإمام مطلقًا.. وهي أفضل من الحج إلى بيت الله الحرام بزعمهم!!.

وقد تنبه أحد الشيعة لذلك وتعجب لماذا تُخص زيارة الحسين بهذا الفضل الذي يربو على فضل الحج مئات المرات وليس لها ذكر في القرآن!! أليس هذا بدليل على الوضع والإفتراء؟ فقال \_ بعد أن استمع من إمامه لفضائل زيارة قبر الحسن المزعومة \_ قال: «قد فرض الله على الناس حج البيت، ولم يذكر زيارة قبر الحسين ﷺ!».

فأجاب إمامهم بجواب يبدو فيه الإضطراب حيث قال: "وإن كان كذلك فإن هذا شيء جعله الله هكذا" (٢). وهذا اعتراف منهم، وهم أرباب التأويل الباطني، بخلوا القرآن من هذه البدعة، وهذا كاف في نقض مزاعمهم من كتبهم، فالإقرار هو سيد الأدلة، وبأيديهم يهدمون بيوتهم. ثم وكأن إمامهم في جوابه هذا يقول: لاجواب عندي، الأمر هكذا، لم يبين الله لعباده سبيل عبادتهم وما يتقون!!!!.

<sup>(</sup>١) المصدرين السابقين في نفس الموضع.

<sup>(</sup>٢) • بحار الأنوار» (١٠١/ ٣٣)، «كامل الزيارات» ص٢٦٦.

ثم حاول بعد هذه الكلمة المضطربة أن يتلمس جوابًا بعيدًا عن الموضوع فأردف قائلًا: «أما سمعت قول أمير المؤمنين إن باطن القدم أحق بالمسح من ظاهر القدم، ولكن الله فرض هذا على العباد». وهذا اعتراف منهم أيضًا بأن زيارة قبر الحسين كمسألة المسح على باطن القدم، لم تدخل فيما فرض الله.. (والأصح كباطن الخف فإن المسح على الخف وليس على القدم)(١).

ثم واصل الاعتذار فقال: «أو ما علمت أن الموقف لو كان في الحرم كان أفضل لأجل الحرم، ولكن الله صنع ذلك في غير الحرم» (٢).

وهكذا كسابقه اعتراف بأن الزيارة لم تُفرض، وإن كانت في نظر هذه الزمرة أحق... ثم إن الرافضة في اعتذارها تحاول أن تجعل من نفسها رقيبة على تشريع رب العالمين، فكأنها تشير بأن الله سبحانه لم يفعل ما هو أولى وأحق (تعالى الله عما يقوله الظالمون)، حيث لم يجعل موقف عرفات في الحرم، بل جعله في الحل، وهكذا تتطاول هذه الزمرة الملحدة التي وضعت هذه الأخبار، وخدعت بها الأغرار تتطاول على شرع الله وحكمته، وتضع من نفسها وصية على أمر الله.

ورواياتهم في هذا كثيرة للغاية، كما أشرت من قبل، وإنني الآن أمام زخم هائل من الراويات التي لا تخطر ببال من لم يخض غمار هذه الأساطير، روايات كثيرة لا أدري ما آخذ منها وما أدع، فكل منها يثير العجب والاستنكار لكل من كان على صلة بكتاب ربه، أو على أدنى وعي بأمر دينه، ولم يلجم عقله التعصب ويغلق فكره الهوى وتأخذه العزة بالإثم تعصبًا لبدعته وطائفته.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) الموضع نفسه من المصدر السابق.

ولو حاول الرافضي أن يتخلى عن هذه الأساطير التي تشده إلى الظلام، ولو لحظة، ثم تفكر في أمر هذا الخطر الأكبر الذي يأخذ به ليلقيه في غياهب الشرك وظلماته، لينسى ربه وخالقه، ويتعلق بقبر مخلوق قد أرم لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًّا ولا حياة ولا نشورًا؛ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمْ ﴾ (١)؛ لأدرك حينئذ أنه ليس على شيء، وأن هذا عين دين المشركين.

والعجب أنه ورد عندهم بعض الروايات في تخفيف هذا الغلو الذي يجعل من الشخوص إلى القبر أفضل من حج بيت الله الحرام، ولكن شيخ الروافض المجلسي رد في ذلك بحجة التقية.

تقول رواياتهم: «عن حنان: قلت لأبي عبد الله عليه الله على زيارة قبر الحسين \_ صلوات الله عليه \_ فإنه بلغنا عن بعضكم أنه قال: تعدل حجة وعمرة؟ قال: فقال: ما أضعف هذا الحديث! ما تعدل هذا كله، ولكن زوروه ولا تجفوه فإنه سيد شباب أهل الجنة»(٢).

قال المجلسي في تأويل هذا النص، الذي ينقض عشرات الروايات التي جاء بها، ويكشف ضلال ما عليه طائفته، قال: «الأظهر أنه محمول على التقية»(٣)؛ أي: أن جعفرًا يقول هذا الكلام على سبيل الكذب مجاملة لأهل السنة أو خوفًا منهم وليس من دين الشيعة، وهكذا يفعل شيوخهم بكل رواية عن أهل البيت لا توافق أهواءهم، يبطلون مفعولها بهذه الحجة الجاهزة «التقية» فصار التشيع يكتسب غلوه على مر الأيام بفعل شيوخه، وصار دينهم دين شيوخ الروافض لا دين الأئمة.

<sup>(</sup>١) الأعراف ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) «بحار الأنوار» (١٠١/ ٣٥)، «قرب الإسناد» (ص٤٨).

<sup>(</sup>٣) الموضع نفسه من المصدر السابق.

## زيارة كربلاء يوم عرفة أفضل من سائر الأيام

مما يكشف أن هذه النصوص هي ثمرة مؤامرة ضد الأمة لصرفها عن بيت ربها، والعمل على إفساد أمرها، وتفريق اجتماعها.. والحيلولة دون تلاقيها في هذا المؤتمر السنوي العام.. أن هذه الروايات خصت زيارة الحسين يوم عرفة بفضل خاص، تقول:

«من أتى قبر الحسين عارفًا بحقه، في غير يوم عيد، كتب الله له عشرين حجة وعشرين عمرة مبرورات مقبولات.. ومن أتاه في يوم عيد كتب الله له مائة حجة ومائة عمرة.. ومن أتاه يوم عرفة عارفًا بحقه، كتب الله له ألف حجة وألف عمرة مبرورات متقبلات، وألف غزوة مع نبي مرسل أو إمام عادل»(١).

وتكاد بعض الروايات تصرح بالهدف، فهذا جعفرهم يقول: «لو إني حدثتكم بفضل زيارته وبفضل قبره لتركتم الحج رأسًا، وما حج منكم أحد، ويحك أما علمت أن الله اتخذ كربلاء حرمًا آمنًا مباركًا قبل أن يتخذ مكة حرمًا» (٢). فأنت تلاتحظ أنه صرح من طرف خفي أن ترك الحج وزيارة كربلاء أولى!!

<sup>(</sup>۱) انظر: «فروع الكافي» للكليني (١/٣٢٤)، «من لا يحضره الفقيه» لابن بابويه (١٨٢/١)، «التهذيب» للطوسي (١٦/٢)، «كامل الزيارات» لابن قولويه (ص١٦٩)، «ثواب الأعمال» لابن بابويه (ص٠٥)، «وسائل الشيعة» للحر العاملي (٠/٩٥٩).

<sup>(</sup>٢) "بحار الأنوار" (٢٠١/ ٣٣)، «كامل الزيارات» (ص٢٦٦).

وقال: "إن الله يبدأ بالنظر إلى زوار قبر الحسين بن علي عشية عرفة قبل نظره إلى أهل املوقف» (قال الراوي: وكيف ذلك؟) قال أبو عبد الله \_ كما يزعمون \_ "لأن أولئك أولاد زنا وليس في هؤلاء أولاد زنا» (۱) وأولاد الزنا عند الرافضة هم جميع المسلمين \_ كما سلف \_ وسيظهر من رواياتهم أن لهذه الأساطير تأثيرها حتى قال أحد نقلة هذه الأسطورة ورواتها، بعد سماعه دعاء من جعفر لزوار قبر الحسين، قال: "والله لقد تمنيت إني زرته ولم أحج» (٢).

وتتحدث رواية أخرى: «أن من أراد أن يتنفل بالحج والعمرة فمنعه من ذلك شغل دنيا أو عائق، فأتى الحسين بن علي في يوم عرفه، أجزأه ذلك من أداء حجته، وضاعف الله له بذلك أضعافًا مضاعفة (قال الراوي) قلت: كم تعدل حجة وكم تعدل عمرة؟ قال: لا يحصى ذلك. قلت: ألف. قال: وأكثر، ثم قال: وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها»(٣).

وأنت تلاحظ أن صدر النص يشير إلى أن الحج أفضل، وأن زيارة الحسين هي البديل عند حصول عائق، بينما عُجُزُه يشير إلى خلاف ذلك.

قال شيخهم الفيض الكاشاني في التعليق عما تذكره رواياتهم من فضائل زيارة قبر الحسين: «إن هذا ليس بكثير على من جعله الله إمامًا للمؤمنين، وله خلق السموات والأرضين وجعله صراطه وسبيله، وعينه، ودليله، وبابه الذي يؤتى منه، وحبله المتصل بينه وبين عباده من رسل وأنبياء وحجج وأولياء، هذا مع أن مقابرهم رضي الله عنهم فيها أيضًا إنفاق أموال، ورجاء آمال، وإشخاص أبدان، وهجران أوطان، وتحمل مشاق، وتجديد ميثاق، وشهود

<sup>(</sup>۱) الفيض الكاشاني «الوافي»/ المجلد الثاني (٨/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>۲) ﴿وسائل الشيعة» (۱۱/ ۳۲۱)، ﴿فروع الكافى» (۱/ ۲۳٥)، ﴿ثُوابِ الأعمال» (ص٣٥).

<sup>(</sup>٣) «الوافي» المجلد الثاني (٨/ ٢٢٣).

شعائر، وحضور مشاعر»(۱).

تأمل هذا الغلو، حيث جعل الحسين هو الحبل والواسطة بين الله وعباده، وأنه عين الله وبابه!! ولاحظ توجيهه لفضل زيارة قبر الحسين بفعل أسباب الوقوع في الشرك نفسه من شد الرحال إلى القبر، وإنفاق الأموال لها أو عندها طلبًا لشفاعتها، وتعليق الآمال عليها إلى آخر ما ذكره من أعمال الشرك وأسبابه، ومع ذلك فهذا عندهم من أفضل الطاعات!!(٢).

(٢)

<sup>(</sup>١) «الوافي» المجلد الثاني (٨/ ٢٢٤).

ولكن لماذا لم يعمل شيوخهم بهذه الروايات وَيَدَعُوا الحج؟ الواقع أنهم لم يفعلوا، لعل ذلك لأسباب؛ منها: ليتمكن هؤلاء من نقل شرهم لسائر العالم الإسلامي عبر هذا المؤتمر العظيم، وخشية التشنيع عليهم من قبل المسلمين، فيفقدوا الأرضية الصالحة لنشر دعوتهم، سيما أنهم يرون الفريضة لا بد منها، على الرغم من أن هذه الروايات لا تجعل في قلب المؤمن بها أي حنين إلى حج بيت الله الحرام؛ ولذا ما أسهل أن يصدروا قرارًا بمنع الأتباع من الحج لأدنى خلاف سياسي؛ لأنهم قد خدعوهم بمثل هذه الروايات المنسوبة للآل \_ زورًا \_ ، كذلك لولا الخمس الذي يأكلونه من أموال الأتباع والذي يُقرض على سبيل الفور لمن أزمع الحج \_ كما مر \_ وكذلك الرغبة في تحقيق الفتنة في أرض المشاعر، لما طالبوا بزيادة عددهم في الحج .

## زيارة قبر الحسين أفضل الأعمال

وتمضي بروتوكولاتهم في محاولة يائسة لصرف الناس عن الحج وعبادة الله وحده، فتجعل زيارة الحسين أفضل الأعمال، وليست زيارة قبر الحسين عند هؤلاء أفضل من الحج فحسب، بل هي أفضل الأعمال.

جاء في رواياتهم أن زيارة قبر الحسين «أفضل ما يكون من الأعمال»(١).

<sup>(</sup>۱) «كامل الزيارات؛ (ص١٤٦)، «بحار الأنوار» (١٠١/ ٤٩).

# زوّار الحسين تأتيهم الملائكة ويناجيهم الله

بل وصلت مبالغات الروافض في الحديث عن فضائل زيارة قبر الحسين والأئمة الآخرين إلى درجة لا تتصور ولا يقبلها ذو عقل؛ قال جعفرهم: «من خرج من منزله يريد زيارة الحسين، كتب الله له بكل خطوة حسنة... إلى أن قال: وإذا قضى مناسكه أتاه ملك فقال له: أنا رسول الله، ربك يُقرئك السلام، ويقول لك: استأنف، فقد غفر لك ما مضى "(1).

فالملائكة تقابل زوار القبر، وتبلغهم سلام الله، وتوزع عليهم صكوك الغفران.. هذه دعاوى فوق الجنون بدرجات، وأعظم منها وأكبر جرأتهم على القول بأن الله يناجي زوار الحسين؛ قالت رواياتهم: «... فإذا أتاه (يعني أتى الزائر قبر الحسين) ناجاه الله فقال: عبدي، سلني أعطك، ادعنى أجبك»(٢).

وهكذا يفترون الكذب على الله، وإنما يفتري الكذب على الله الذين لا يؤمنون، ويزعمون ـ وهم الذين سلكوا مسلك أهل التعطيل في كلام الله سبحانه ـ أن الله يناجي ويكلم زوار الحسين. وهذه فرية خطيرة، وبهتان عظيم.

ولم يكتفوا بذلك كعادتهم في الغلو والمبالغة، بل زعموا أن الله \_ تعالى عما يقوله الظالمون علوًّا كبيرًا \_ يزور قبور الأئمة مع الشيعة، ففي «البحار» للمجلسي: «إن قبر أمير المؤمنين يزوره الله مع الملائكة ويزوره الأنبياء ويزوره المؤمنون» "كبرت كلمة تخرج من أفواههم، وتسطرها أقلامهم، إن يقولون إلا كذبًا.

<sup>(</sup>۱) «تهذیب التهذیب» للطوسی (۲/ ۱۶)، «کامل الزیارات» لابن قولویه (ص۱۳۲)، «ثواب الأعمال» (ص۵۱)، «وسائل الشیعة» (۱۲/ ۳٤۱، ۳٤۲).

 <sup>(</sup>۲) «كامل الزيارات» (ص١٣٢)، «وسائل الشيعة» (١٠/ ٣٤٢)، وانظر: «ثواب الأعمال» (ص٥١).

<sup>(</sup>٣) قبحار الأنوار، (١٠٠/ ٢٥٨).

### مناسك المشهد

وفي سبيل صرف الناس عن الحج، وضعوا بديلًا عنه من صنعهم وافتراءات ألسنتهم ـ في محاولة لملء حنين المسلم إلى الحج وأداء المناسك بهذا الإفك المختلق والزور المبين ـ ، فاخترعوا مناسك يضاهئون بها شرع الله ودينه، وزيادة في تأكيد معنى المشابهة، سموها: (مناسك المشاهد)، فجعلوا زيارة الأضرحة فريضة من فرائض مذهبهم (١)، يكفر تاركها (٢).

وقد عقد لذلك المجلسي بابًا بعنوان: «باب أن زيارته (۳) واجبة مأمور بها، وما ورد من الذم والتأنيب والتوعد على تركها» وذكر فيه (٤٠) حديثًا من أحاديثهم (٤٠)، ثم وضعوا لها مناسك كمناسك الحج إلى بيت الله الحرام.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: "قد صنف شيخهم ابن النعمان المعروف عندهم بالمفيد كتابًا سماه: "مناسك المشاهد"، جعل قبور المخلوقين تُحج كما تُحج الكعبة البيت الحرام الذي جعله الله قيامًا للناس، وهو أول بيت

<sup>(</sup>۱) انظر روايات ذلك في «تهذيب الأحكام» للطوسي (۲/ ۱۶)، وفي «كامل الزيارات» لابن قولويه (ص۱۹۶)، و«وسائل الشيعة» للحر العاملي (۱۰/ ۳۳۳ ـ ۳۳۷).

<sup>(</sup>٢) ففي «الوسائل»: «عن هارون بن خارجة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: سألته عمن ترك زيارة قبر الحسين ﷺ من غير علة؟ فقال: هذا رجل من أهل النار». «وسائل الشيعة» (١٠/ ٣٣٦، ٣٣٧)، «كامل الزيارات» (ص١٩٣).

<sup>(</sup>٣) يعني: زيارة الحسين.

<sup>(</sup>٤) انظر «بحار الأنوار» (١٠١/١٠١).

وضع للناس، فلا يُطاف إلا به، ولا يصلى إلا إليه، ولم يأمر إلا بحجه»(١).

وقد كشف لنا اليوم شيخهم أغا بزرك الطهراني في كتابه «الذريعة» أن ما صنفه شيوخهم في المزار ومناسكه قد بلغ ستين كتابًا<sup>(٢)</sup>، كلها ألفت لإرساء قواعد هذا الشرك وتشييد بنائه، وهذا عدا ما اشتملت عليه كتب الأخبار المعتمدة عندهم من أبواب خاصة بالمشاهد ـ كما سيأتي ـ ، ومن هذه المناسك ما يلى:

#### أ \_ الطواف بها:

اتفق المسلمون على أنه لايشرع الطواف إلا بالبيت المعمور (٣)... ولكن شيوخ الروافض شرعوا لأتباعهم الطواف بأضرحة الموتى من الأثمة، ووضعوا من الروايات على آل البيت ما يسندون به هذا الشرك، فقال المجلسي بأنه ورد في بعض زيارات الأئمة: "إلا أن نطوف حول مشاهدكم"، وفي بعض الروايات: «قبّل جوانب القبر»، كما قال بأن الرضا كان \_ على حد زعمه \_ يطوف بقبر رسول الله صلى الله عليه وآله (٤)، وأخذ من ذلك «شرعية» هذا «النسك الوثني» في مذهبهم، ولم يلتفت إلى نصوص القرآن الصريحة الواضحة في النهي عن الشرك والوعيد عليه بنار جهنم وبئس المصير، ولكن أشكل عليه روايات لهم تناقض \_ كالعادة \_ مذهبهم في المشاهد، وهي مروية عن أثمتهم، فرام التخلص منها بالتأويل، أو القول بأنها «تقية».

<sup>(</sup>۱) «منهاج السنة» (۱/ ۱۷۵)، «مجموع فتاوى شيخ الإسلام» (۱۷/ ۹۹۸).

<sup>(</sup>۲) انظر: «الذريعة» (۲۰/ ۳۱۲ ـ ۳۲۲).

<sup>(</sup>٣) مجموع فتاوى شيخ الإسلام (٤/ ٥٢١). والمقصود به هنا: (الكعبة).

<sup>(</sup>٤) «بحار الأنوار» (١٢٦/١٠٠).

فقد جاء في رواياتهم ما ينهى عن الطواف بالقبور؛ كقول إمامهم: «لا تشرب وأنت قائم ولاتطف بقبر، فإن من فعل ذلك فلا يلومن إلا نفسه، ومن فعل شيئًا من ذلك لم يكن يفارقه إلا ما شاء الله»(١).

وقد أجهد المجلسي نفسه في تأويل هذه الرواية فقال: «يحتمل أن يكون النهي عن الطواف بالعدد المخصوص الذي يطاف بالبيت»(٢).

فأنت ترى أن المجلسي لم يحاول أن يسلك ما يتفق مع كتاب الله سبحانه وما عليه المسلمون، وما جاء عندهم أيضًا: "ولا تطف على قبر"، فينصح لنفسه وطائفته بالنهي عن هذه البدعة فيقر بذلك، ويؤول ما يخالفه؛ لأنه شذوذ وانحراف وباب من أبواب الشرك بالله، لم يفعل ذلك بل تكلف في تأويل نصهم الذي يدل على المعنى الحق حتى قال: "يحتمل أن يكون المراد بالطواف المنفى هنا التغوط").

فدين الرافضة هو دين المجلسي، لا دين الأئمة، وعملهم بما قاله شيوخهم، لا ما قاله إمامهم.. فأعرضوا عن قول الإمام: «ولا تطف بقبر»، كما أعرضوا من قبل عن قول الله ورسوله وإجماع المسلمين فضلوا وأضلوا عن سواء السبيل.

### ب \_ الصلاة عند الضريح:

من مناسك المشاهد والأضرحة أداء ركعتين أو أكثر عند قبور الأئمة، وربما يتخذونها قِبلة \_ كما سيأتي \_ ، وكل ركعة تؤدى عند القبور تفضل على

<sup>(</sup>۱) «علل الشرائع» لابن بابويه (ص٢٨٣)، «بحار الأنوار» (١٢٦/١٠٠).

<sup>(</sup>۲) «بحار الأنوار» (۱۲٦/۱۰۰).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١٠٠/ ١٢٧).

الحج إلى بيت الله الحرام مئات المرات، جاء في أخبارهم: «الصلاة في حرم الحسين لك بكل ركعة تركعها عنده كثواب من حج ألف حجة، واعتمر ألف عمرة، وأعتق ألف رقبة، وكأنما وقف في سبيل الله ألف ألف مرة مع نبي

وليس هذا خاصًا بقبر الحسين بل كل قبور أثمتهم كذلك، ففي «البحار»: «من زار الرضا(٢) أو واحدًا من الأئمة، فصلى عنده.. فإنه يُكتب له (ثم ذكر ما جاء في النص السابق وزاد): وله بكل خطوة مائة حجة، ومائة عمرة، وعتق مائة رقبة في سبيل الله، وكتب له مائة حسنة، وحط عنه مائة سيئة»<sup>(۳)</sup>.

انظر كيف يفضلون الصلاة عند القبور على الحج إلى بيت الله الحرام، فيقدمون الشرك على التوحيد، وقديمًا كان المشركون يقولون بأن دينهم أفضل من دين الله، وأنهم أهدى من الذين آمنوا سبيلاً. واتخاذ القبور مساجد ملعون فاعله على لسان رسول الهدى ﷺ، حيث قال: «لعنة الله على اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»(٤)، وفي «الصحيحين» أيضًا ذكر له

<sup>«</sup>الوافي» المجلد الثاني (٨/ ٢٣٤). (1)

يعد مرقد على الرضا أهم الأماكن المقدسة في إيران، ومن أضخم الأماكن المقدسة لدى **(Y)** الشيعة، وعليه قبة ضخمة مكسوة بالذهب (عبد الله فياض «مشاهداتي في إيران، ص١٠١)؛ لأن الأضرحة والاهتمام بها وتقديم أنواع من العبادات لها من أصول دينهم.

<sup>«</sup>بحار الأنوار» (۱۰۰/۱۳۷، ۱۳۸). **(٣)** 

أخرجه البخاري في الصلاة في باب (٥٥: ١/ ٥٣٢) «البخاري مع فتح الباري»، وفي الجنائز (٤) باب: ما يكره من اتخاذ المساجد على القبور (٣/ ٢٠٠)، وباب: ما جاء في قبر النبي ﷺ وأبي بكر وعمر (٣/ ٢٥٥)، وفي الأنبياء باب: ما ذكر عن بني إسرائيل (٦/ ٢٩٤)، وفي المغازي، في باب: مرض النبي ﷺ ووفاته (٨/ ١٤٠)، وفي اللباس في باب: الأكسية والخمائل (١٠/ ٢٧٧). والحديث بهذا المعنى في المسلم؛ (كتاب: المساجد، باب: النهى عن بناء المساجد على القبور) =

في مرض موته كنيسة بأرض الحبشة، وذكر له من حسنها وتصاوير فيها، فقال: «إن أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجدًا، وصوروا فيه تلك النصاوير، أولئك شرار الخلق عند الله»(١).

وقد ثبت أيضًا النهي عن اتخاذ القبور مساجد في كتب الاثنى عشرية نفسها، ولكن شيوخهم يؤولونه كما سيأتي.

## ج - الانكباب على القبر:

من مناسك المشاهد عندهم الانكباب على القبر، ووضع الخد عليه، وتقبيل الأعتاب، ومناجاة صاحب القبر حتى ينقطع النفس، كما يقولون. قال المجلسي: «باب ما يستحب فعله عند قبره على ...»(٢)، ثم ذكر أن شيخ طائفتهم الطوسي قال في وصفه لأعمال زيارة الجمعة: «... ثم تنكب على القبر وتقول: مولاي، إمامي، مظلوم استعدى على ظالمه، النصر النصر، حتى ينقطع النفس»(٣).

وفي أكثر زياراتهم يؤكدون في أثنائها وخاتمتها على الانكباب على القبر، ودعائه، فهذه زيارة للحسين أوصى بها جعفر الصادق \_ كما يزعمون \_ وأمر

<sup>= (</sup>۳۷۷/۳۷۱)، و «أحمد»: (۲۱۸/۱، ۲/۸۰، ۸۶، )۲۱، ۱٤٦، ۲۲۹، ۲۵۲، ۲۵۵، ۲۷۵)، و «الدارمی» کتاب: الصلاة، باب: النهی عن اتخاذ القبور مساجد (۱/۳۲٦) وغیرها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الصلاة، باب: هل تُنبش قبور مشركي الجاهلية، ويُتخذ مكانها مساجد؟ (۱) اخرجه البخاري مع فتح الباري، وباب: الصلاة في البيعة (۱/ ٥٣١)، وفي الجنائز في باب: بناء المساجد على القبر (٣/ ٢٠٨)، و«مسلم»: كتاب: المساجد، باب: النهي عن بناء المساجد على القبور (١/ ٣٧٥، ٣٧٦)، وأبو عوانة في «مسنده» (١/ ٤٠٠)، و«الحمد» (٢/ ٥)، و«البيهةي» (٤/ ٨٠).

<sup>(</sup>٢) قبحار الأنوار، (١٠١/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٣) الموضع السابق من المصدر نفسه، «مصباح المتهجد» للطوسي (ص١٩٥).

قبل بدء هذه الزيارة بصيام ثلاثة أيام ثم الاغتسال، ولبس ثوبين طاهرين ثم صلاة ركعتين، ثم قال: «فإذا أتيت الباب فقف خارج القبة، وأومي بطرفك نحو القبر وقل: يا مولاي، يا أبا عبد الله، يا ابن رسول الله، عبدك ابن عبدك وابن أمتك، الذليل بين يديك، المقصر في علو قدرك، المعترف بحقك، جاء مستجيرًا بذمتك، قاصدًا إلى حرمك، متوجهًا إلى مقامك \_ إلى أن قال \_ : ثم انكب على القبر وقل: يا مولاي، أتيتك خائفًا فأمِّنِي، وأتيتك مستجيرًا فأجرني.. ثم انكب على القبر ثانية»(۱)... إلى آخر الزيارة التي يدعو فيها مخلوقًا من دون الله سبحانه، ويتضرع إليه وكأنه يتضرع أمام الله، فماذا يكون الشرك إذا لم يكن هذا شركًا؟

ومثل ذلك قال مفيدهم: «فإذا أردت الخروج فانكب على القبر قَبَّلُه ـ إلى أن قال ـ ثم ارجع إلى مشهد الحسين وقل: السلام عليك يا أبا عبد الله، أنت لى جُنّة من العذاب»(٢).

وهكذا أصبح في دينهم الشرك بالله من المستحبات؛ فهو سجود على القبر أو لصاحب القبر يسمونه «الانكباب»، ودعاء للميت الذي لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًّا، وكأنه يدعون خالق السموات والأرض القادر على كل شيء؛ ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدَّعُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لَّا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَإِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَابِهِمْ غَيْفِلُونَ ﴾ (٣)، وهم يعدون هذا من أفضل القربات، ويوهمون الأتباع بأن هذا الشرك «يوجب غفران الذنوب ودخول الجنة، والعتق من النار،

<sup>(</sup>١) (بحار الأنوار؛ (١٠١/ ٢٥٧ ـ ٢٦١) عن «المزار الكبير؛ لمحمد المشهدي (ص١٤٣، ١٤٤).

<sup>(</sup>۲) "بحار الأنوار" (۱۰۱/۲۵۷ ـ ۲٦۱) عن "المزار الكبير" (ص١٥٤).

<sup>(</sup>٣) الأحقاف: ٥.

وحط السيئات، ورفع الدرجات وإجابة الدعوات»(۱)، «وتوجب طول العمر، وحفظ النفس والمال، وزيادة الرزق، وتنفس الكُرَب وقضاء الحوائج»(۲)، «وتعدل الحج والعمرة والجهاد والإعتاق»(۳)، إلى آخر الفضائل الموهومة... فشرعوا من الدين ما لم يأذن به الله.

ولهم تعلق بكل عمل يتصل بالشرك بالله من قريب أو بعيد، حتى وإن لم يوجد نص يعتمدون عليه من كتبهم المليئة بما يغني في باب الشرك وأسبابه، يقول المجلسي \_ مثلاً \_ : «وأما تقبيل الأعتاب فلم نقف على نص يُعتد به، ولكن عليه الإمامية» (أ) أي: يتعبدون بذلك مجاراة لأسلافهم وتقليدًا لهم، فكأن الشرك وأعماله المنتشرة في أمهات كتبهم لم تملأ ما في نفوسهم، فتعلقوا بما عليه من سبقهم كحال المشركين الذين قالوا: ﴿ إِنَّا وَجَدَّنَا عَابَاءَنَا عَلَى المَارِهِم مُقتَدُونَ ﴾ (٥).

وكل إمام ينسب له من المبادئ الشركية الجديدة حتى المنتظر (الذي لم يولد بعد)، له قوانين جديدة في هذا الباب منها: استقبال القبر في الصلاة، واستدبار الكعبة \_ كما سيأتي \_ ، ومنها في مسألتنا هذه: وضع الخد على القبر، فقد خرجت الرواية فيها \_ كما يقولون \_ من الناحية المقدسة، أي من قبل المهدي المنتظر المزعوم بواسطة سفرائه الكذبة، حيث قال مهديهم: «... والذي عليه العمل أن يضع خده الأيمن على القبر» (٢).

<sup>(</sup>١) هذا من عناوين "بحار الأنوار"، وقد ضم (٣٧) رواية في هذا المعنى (١٠١/ ٢١ \_ ٢٨).

<sup>(</sup>٢) هذا أحد عناوين البحار الأنوار؛ أيضًا وفيه (١٧) رواية (١٠١/ ٥٥ \_ ٤٨).

 <sup>(</sup>٣) وهذا من عناوين صاحب ( البحار) وقد ضمنه (٨٤) رواية (٢٨/١٠١).

<sup>(</sup>٤) "بحار الأنوار" (١٠٠/١٣٦)، اعمدة الزائر" (ص٢٩).

<sup>(</sup>٥) الزخرف: ٢٣.

<sup>(</sup>٦) «عمدة الزائر» (ص٣١).

ولهذا قرر شيوخهم أن من آداب زيارة هذاه الأضرحة «وضع الخد الأيمن عند الفراغ من الزيارة والدعاء» (١)، وقالوا: «لا كراهة في تقبيل الضرايح، بل هو سنة عندنا، ولو كان هناك تقية فتركه أولى» (٢).

هذه هي مبادئ جديدة ابتدعها شيوخ السوء من الرافضة: «وقد اتفق المسلمون على أنه لا يشرع الاستلام والتقبيل إلا للركنين اليمانيين، فالحجر الأسود يُستلم ويُقبَّل، واليماني يستلم، وقد قيل: إنه يُقبل وهو ضعيف، وأما غير ذلك فلا يشرع استلامه ولا تقبيله كجوانب البيت... والصخرة والحجرة النبوية وسائر قبور الأنبياء والصالحين» (٣).

والهدف من هذه المبادئ الصد عن دين الله سبحانه، والدعوة إلى الشرك بالله وتهيئة أسبابه، وقد وضعت أدعية تقال أثناء هذه الأعمال فيها من الشرك بالله سبحانه، وتأليه الأئمة ما يُستَقَل عنده فعل المشركين.

### د \_ اتخاذ القبر قبلة كبيت الله:

قال شيخ الرافضة المجلسي: «إن استقبال القبر أمر لازم، وإن لم يكن موافقًا للقبلة... استقبال القبرللزائر بمنزلة استقبال القبلة وهو وجه الله \_ أي: جهته \_ التي أمر الناس باستقبالها في تلك الحالة»(٤).

وحينما وجد المجلسي في روايات قومه نصين متعارضين \_ كالعادة \_ : الأول: عن أبي جعفر محمد الباقر يقول: «إن رسول الله ﷺ قال: لا

<sup>(</sup>۱) "بحار الأنوار" (۱۰۰/۱۶۳)، "عمدة الزائر" (ص٣٠).

<sup>(</sup>۲) «يحار الأنوار» (۱۳٦/۱۰۰).

<sup>(</sup>٣) «مجموع الفتاوى» لشيخ الإسلام ( ٤/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٤) «بحار الأنوار» (١٠١/ ٣٦٩).

تتخذوا قبري قبلة ولا مسجدًا، فإن الله عز وجل لعن الذين اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»(١).

الثاني: من مهديهم المنتظر (الذي لا وجود له كما يقول أهل العلم)، ونصه هكذا: "كتب الحميري<sup>(۲)</sup> إلى الناحية المقدسة<sup>(۳)</sup>، يسأل عن الرجل يزور قبور الأئمة ﷺ... هل يجوز لمن صلى عند بعض قبورهم ﷺ أن يقوم وراء القبر ويجعل القبر قبلة، أم يقوم عند رأسه أو رجليه؟ وهل يجوز أن يتقدم القبر ويصلي ويجعل القبر خلفه أم لا؟».

فأجاب (المهدي المزعوم): «أما الصلاة فإنها خلفه ويجعل القبر أمامه، ولا يجوز أن يصلي بين يديه ولا عن يمينه ولا عن يساره؛ لأن الإمام صلى الله عليه لا يُتَقدم عليه ولا يُسَاوى»(٤).

حينما وجد المجلسي هذين النصين رجح لقومه العمل بالنص الثاني فقال: «يمكن حمل الخبر السابق على التقية، أو على أنه لا يجوز أن يجعل قبورهم بمنزلة الكعبة يُتوجه إليها من كل جانب»(٥).

«ومن الأصحاب من حمل الخبر الأول على الصلاة جماعة، والخبر الثاني على الصلاة فرادى، وسيأتي الأخبار المؤيدة للخبر الثاني (يعني في

<sup>(</sup>۱) علل الشرائع» لابن بابویه (ص٥٥٨)، «بحار الأنوار» (١٢٨/١٠٠).

<sup>(</sup>٢) عبد الله بن جعفر بن مالك الحميري، أحد الكذابين الذين يزعمون مكاتبة المنتظر الذي لم يُوجد، ولكنه عندهم من الثقات. انظر «الفهرست» للطوسي (ص١٣٢)، «رجال الحِلِّي» (ص١٠٦).

<sup>(</sup>٣) رمز عندهم على مهديهم المنتظر.

<sup>(</sup>٤) «الاحتجاج» للطبرسي (٢/ ٣١٢)، ط/ النجف، "بحار الأنوار» (١٢٨/١٠٠).

<sup>(</sup>٥) أي: أنها قبلة \_ في مذهبهم \_ من جهة واحدة، وليست كالكعبة قبلة من كل الجهات. وليس ذلك لأفضلية الكعبة عندهم، ولكن خشية التقدم على الضريح كما يشير إليه «التوقيم».

اتخاذ القبر قبلة) في أبواب الزيارات<sup>١١)</sup>.

انظر كيف يؤيد شيوخهم الشرك بالله سبحانه، ويردون الحق ولو جاء في كتبهم «المقدسة»؟!! فيرجح المجلسي ماجاء عن المنتظر \_ الذي لا حقيقة له \_ ويرد ما رُوي عن أبي جعفر عن رسول الله عليه والموافق للكتاب والسنة وإجماع الأمة.

وقد توقف المجلسي أيضًا عند قول إمامه وهو يبين طريقة زيارة القبر من البعيد عنه قال: «اغتسل يوم الجمعة أو أي يوم شئت، والبس أطهر ثيابك، واصعد إلى أعلى موضع في دارك أو الصحراء، فاستقبل القبلة بوجهك بعدما تتبين أن القبر هنالك». (توقف المجلسي عند هذا النص؛ لأن استقبال القبر في دينه أمر لازم) فقال: «قوله: فاستقبل القبلة بوجهك ـ لعله عليه الممالة في دينه أمر لازم) القبر والقبلة معًا، ويُحتمل أن يكون المراد بالقبلة هنا جهة القبر مجازًا، ولا يبعد أن تكون القبلة تصحيف القبر».

كل هذه التكلفات والتأولات لأنه يقول بأن طائفته «حكموا باستقبال القبر مطلقًا (أي: في كل أنواع الزيارات)، وهو الموافق للأخبار الآخر في زيارة البعيد» (٣). وقال: إنه مع بعد الزائر عن القبر يُستحسن استقبال القبر في الصلاة واستدبار الكعبة (١)، وذلك عند أداء ركعتي الزيارة التي قالوا فيها: «إن ركعتي الزيارة لا بد منهما عند كل قبر» (٥). والركعة منها أفضل من ألف حجة

<sup>(</sup>۱) «بحار الأنوار» (۱۲۸/۱۰۰).

<sup>(</sup>٢) "بحار الأنوار" (١٠١/ ٣٦٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١٠١/ ٣٦٩، ٣٧٠).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (١٠٠/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٥) «بحار الأنوار» (١٠٠/ ١٣٤).

وعمرة \_ كما مر \_ ، وهذا ليس بغريب من قوم زعموا أن كربلاء أفضل من الكعبة.

فبماذا نسمي هذا الدين الذي يأمر أتباعه باستدبار الكعبة واستقبال قبور الأئمة؟!

وماذا نسمي هؤلاء الشيوخ الذين يدعون لهذا الدين؟!

فلْيسمَّ بأي اسم إلاَّ الإسلام دين التوحيد، الذي نهى رسوله عليه الصلاة والسلام عن الصلاة في المقابر، فكيف باتخاذ القبور قبلة؟!

ومن العجب أن هذا النهي عن اتخاذ القبور مسجدًا وقبلة ورد في كتب الشيعة نفسها، كما جاء في «الوسائل» للحر العاملي (١) وغيره، وإن أنكر ذلك بعض شيوخهم المعاصرين.

كما ورد أيضًا بطلان الصلاة إلى غير القبلة (٢). والتناقض في هذا المذهب من أعجب العجب.

هذا بعض ما جاء في مصادرهم المعتمدة حول المشاهد، وهو قليل من كثير، حيث إن لهم عناية ظاهرة، واهتمامًا واسعًا بأمر المشاهد ومناسكها

<sup>(</sup>۱) روت كتب الشيعة أن علي بن الحسين قال: قال النبي صلى الله عليه وآله: «لا تتخذوا قبري قبلة ولا مسجدًا، فإن الله عز وجل لعن اليهود حيث اتخذوا قبور أنبيائهم مساجده. «من لا يحضره الفقيه» (۱/٥٧)، «وسائل الشيعة» (٣/ ٤٥٥).

ولكن هؤلاء دينهم دين شيوخهم الذين وضعوا مبدأ: خالفوا العوام (يعني أهل السنة)، فأضلوا قومهم سواء السبيل.

وانظر: (ص١٤٨، ١٤٩)، ت: (١).

<sup>(</sup>۲) وقد ذكر صاحب «الوسائل» في هذا المعنى خمس روايات. انظر: «وسائل الشيعة» (۲/۲۲۷)، و «تهذيب وانظر بطلان الصلاة إلى غير القبلة عندهم «من لا يحضره الفقيه» (۱/ ۷۹، ۱۲۲)، و «تهذيب الأحكام» (۱/ ۲۱، ۱۷۸، ۱۹۲، ۲۱۸)، و «فروع الكافي» (۱/ ۸۳).

كاهتمامهم بمسألة الإمامة، وقد خصصت مصادرهم المعتمدة له قسطًا خاصًا مما لا تجده في كتب المسلمين الموحدين.

ففي «بحار الأنوار» للمجلسي، كتاب مستقل سماه «كتاب المزار»، يتضمن أبوابًا كثيرة، اشتملت على مئات الروايات، وقد استغرق ذلك حوالي ثلاثة مجلدات (١) من طبعة «البحار» الأخيرة.

وكذلك في «وسائل الشيعة» للحر العاملي ذكر (١٠٦) أبوابًا بعنوان: «أبواب المزار»(٢).

وفي «الوافي» للكاشاني، الجامع لأصولهم الأربعة، عقد ثلاثة وثلاثين بابًا بعنوان (أبواب المزارات والمشاهد)(٣).

وفي كتاب «من لا يحضره الفقيه» لابن بابويه (أحد مصادرهم المعتمدة) أبواب عدة حول المشاهد وتعظيمها ك: باب: تربة الحسين وحريم قبره، وأبواب زيارة الأئمة وفضلها<sup>(٤)</sup>.

وفي «تهذيب الأحكام» للطوسي: مجموعة كبيرة من الأبواب تتضمن تعظيم المشاهد والقبور، ومناجاة الأئمة بأدعية تتضمن تأليههم (٥).

وفي «مستدرك الوسائل»: ستة وثمانون بابًا حوت ٢٧٦ رواية في الزيارات والمشاهد (٦).

<sup>(</sup>۱) هي المجلدات: (۱۰۰، ۱۰۱، ۱۰۲)

<sup>(</sup>۲) انظرها في (۱۰/۲۰۱) وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) انظرها في المجلد الثاني (٨/ ١٩٣) وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) انظر: «من لا يحضره الفقيه» (٢/ ٣٣٨) وما بعدها.

<sup>(</sup>٥) انظر: «تهذیب الأحکام» (٦/٦) وما بعدها.

<sup>(</sup>٦) انظر: «مستدرك الوسائل» للنوري الطبرسي (٢/ ١٨٩ \_ ٢٣٤).

هذا عدا ما اشتملت عليه كتبهم الأخرى التي هي في منزلة المصادر الثمانية عندهم: كـ «ثواب الأعمال» لابن بابويه وغيره.

وهذا غير ما ألف في المزارات من كتب خاصة به في الماضي والحاضر مثل: «كامل الزيارات» لابن قولويه، و«مفاتيح الجنان» لعباس القمي، و«عمدة الزائر» لحيدر الحسيني، و«ضياء الصالحين» للجوهري، وغيرها. وكلها تتحدث عن الفضائل المزعومة لمن شد الرحلة لزيارة أضرحة الأئمة وطاف بها، ودعا في رحابها، واستغاث بمن فيها، وتذكر مئات الأدعية التي فيها من الغلو في الأئمة ما يصل بهم إلى مقام الخالق جل شأنه، وفيها من الشرك بالله ما الله به عليم.

وكان لاهتمامهم بهذا المعول الهادم لأصل التوحيد أثره في ديار الرافضة؛ حيث عُمِّرَت بيوت الشرك التي يسمونها المشاهد، وعطلت بيوت التوحيد وهي المساجد وبقي هذا الاهتمام إلى اليوم. ولاحول ولا قوة إلاَّ بالله العلي العظيم.

أرى أن هذه البروتوكولات تحتاج إلى خاتمة وتوصيات لعل الله أن ينفع بها ويوقظ الهمم.

## فهرس الموضوعات

| مقلمةمقالمة                                                | ٠., |
|------------------------------------------------------------|-----|
| التمهيد                                                    | 1   |
| الغَيْبَة والمَهديَّة                                      | ۱۳  |
| عقيدة الغَيْبَة عند فرق الروافض                            | ٧   |
| أسباب دعاوي الغَيْبَة                                      |     |
| النيابة عن المنتظَر                                        |     |
| مسألة النِّيابة أو ولاية الفقيه                            |     |
| معارضة بعض شيوخ الشيعة لمذهب عموم ولاية الفقيه             | ٣   |
| نصوص البروتوكولات                                          | ٤٧  |
| القسم الأول: بروتوكولات القتل والتخريب والسرقة والاغتيالات |     |
| الفُصل الأول: خطط العدوان على الحجاج الآمنين               | ٤٩  |
| ١ ـ قتل الحجاج بين الصفا والمروة                           | ٤٩  |
| ٢ ــ قطع أيدي وأرجل المشرفين على الحرم                     | 7 ( |
| ٣ ـ سرقة أموال الحجاج واغتصابها كلما حانت الفرصة           | ٤ د |
|                                                            | ۸د  |
| الفصل الثاني: خطط العدوان على بيت الله الحرام              | ١١  |
| ١ ـ نزع الحجر الأسود من الكعبة                             | ۲1  |
| ٢ ـ هدم الحجرة النبوية، وإخراج الجسدين الطاهرين            |     |
| للخليفتين الراشدين وكسر المسجد النبوي(حسب تعبيرهم)         | 1 2 |